ISSUE NO.1 | 2019/20

# AN-NUSRAT

LAJNA IMA'ILLAH UK MAGAZINE



AM AUR BANIE ISLAM SE ISHQ AINA KAMALATE ISLAM, PAGE 224, 1893 We wearied our mind by searching all around;
No Faith did we find like as the Faith of Muhammad.
There is no religion that can show such signs,
This fruit we ate only from Muhammad's orchard.
We have experimented with Islam by our own self;
It is light-pure light. Awake and see as we announce.
We looked at other Faiths, there was no light in them;
If we concealed the truth, would someone point it out!
We are tired of saying these things time and again;
We sent our invitations darting in all directions.

No one came to test it-not a soul,

We challenged every adversary to come against us.

They keep slumbering under blankets of neglect

And do not wake-though we tried a hundred times.

They are all burning in enmity and malice;
They do not give up, however hard we tried.

Come, O people! 'Tis here you'll find the light of God,

Lo! We told you a way to satisfy yourself.

Today, these lights are blazing in this humble one; We've tinged our heart with lights of every hue.

Ever since we got this light from the Messenger's20 light, We joined our self with that of the Person of God!

May Thy peace and blessing be on Mustafa, sans end;

From him we obtained this light, O God Almighty.

My soul has always had affinity with Muhammad's soul;

We fed that wine-cup to the heart-filled to the brim.

We saw no one better than him in this world;

Indeed we alienated our heart from all strangers.

We stand accused in the eyes of the strangers, ever since

We placed his love in the bottom of our heart.

https://www.alislam.org/library/books/Durr-e-Sameen-English-Translation.pdf

### بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْلٰنِ الرَّحِيْمِ

### **AN NUSRAT**

### ٱشْهَدُ أَنْ لَّا إِللَّهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَةً لَا شَيِيْكَ لَهُ وَٱشْهَدُ أَنَّ مُحَبَّدًا عَبْدُة وَرسُولُهُ

I bear witness that there is none worthy of worship except Allah. He is One and has no partner. And I bear witness that Muhammad (saw) is His servant and His Messenger.

I affirm that I shall always be ready to sacrifice my life, property, time and children for the cause of faith and nation. I shall always adhere to truth and shall always be prepared to make every sacrifice for the perpetuation of the Ahmadiyya Khilafat, InshAllah.

# CONTENTS

| Guidance from Holy Quran                                                                  | 02         |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| Hadith                                                                                    | 03         |
| Writings of the Promised Messiah (peace be upon him)                                      | 04         |
| Editorial                                                                                 | 05         |
| Team                                                                                      | 06         |
| Address by Hazrat Khalifatul Masih V (may Allah be his Helper)                            | 07         |
| Love of Allah- Naila Farhat                                                               | 12         |
| 'Love for All, Hatred for None' – a utopian vision or an achievable goal? – Shahana Nasir | 16         |
| Gift of True Love – Sadia Nasir Ahmad                                                     | 22         |
| In loving the material, we are losing the spiritual – Iffat Mirza                         | 23         |
| The Truth about Love and Kindness – Maryam Khalil                                         | 28         |
| Love Your Neighbour: Become a Neighbourhood Champion –<br>Nabeela Shah                    | 31         |
| Recipe: No Bake Banana Oat balls – Sameera Mirza                                          | 35         |
| <b>Short story – The Young Thief and His Mother –</b> Seema Khalil                        | <b>3</b> 7 |
| How to write a good article                                                               | 40         |

# GUIDANCE FROM HOLY QURAN



قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِ يُحْبِبُكُمُ اللَّهُ وَيَغْفِي لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَاللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ

Say 'If you love Allah, follow me: *then* will Allah love you and forgive you your faults. And Allah is Most Forgiving, Merciful.'

(3:32)

The verse is most important in as much as it pertains to the attainment of the love of God which is considered by Islam to be the highest goal of human life. It constitutes an open and unqualified challenge to mankind, particularly to Christians, who claim to be under the direct leadership of the "son of God", while they and the Jews both call themselves "the children of Allah and His beloved ones" (5:19). The verse emphatically declares that the goal pertaining to the attainment of Divine love is now impossible of achievement except by accepting Islam and following the Holy Prophet Muhammad. Those who seek to love God and attain to His nearness must follow the guidance of the Prophet of Islam, which will make them the beloved ones of God, This is the only door now left open for the attainment of Divine love; and as God loves only pure souls, such men as sincerely follow Islam and act upon its teachings, will be purified by Him and have their faults forgiven them.

https://www.alislam.org/quran/five-vol/Five-Volume-Commentary-Vol-2.pdf volume 2 p.474



# 

(بخارى كتاب الايبان باب حلاوة الايبان)

### Hadith No. 378

Anas relates that the Holy Prophet said: Whoever possess three qualities tastes through them the sweetness of faith: one, that he should love Allah and His Messenger above all else; two that he should love someone solely for the sake of Allah; and three, that he should abhor reverting to disbelief, after Allah has rescued him from it, as he would abhor being thrown into the Fire

(BOKHARI AND MUSLIM)
(GARDENS OF THE RIGHTEOUS PAGE 84)

https://www.alislam.org/library/books/GardensRighteous.pdf

# BE ALLAH'S ALONE



The Promised Messiah (peace be upon him) states:

"Whenever I receive so many letters requesting me to pray for worldly objects, I feel sorry. Very few write to pray for attaining nearness to Allah and no more. There are others who write in a cheating way: first they would request to pray for their being absorbed in Allah's worship and mention many spiritual objects, and then they would bring in their worldly desires and request for their fulfillment. I at once realise their object. Don't they know that Allah is Omniscient and is aware of the real intention of every man. To adopt that attitude is to deceive God. It must be got rid of. It behoves you that you devote yourselves wholly to Allah. If you give preference to Allah's will, then know for certain that your worldly lives will also become honourable. Allah has a jealousy for His servants. He personally looks after them and saves them from all evils. I certainly know and declare that if the seed of love and sincerity that was sown in the hearts of the Sahaba is also sown in your hearts, Allah will shower on you His grace! None would be able to put you in grief. Remember, if a person has strong and unbreakable ties with God, what would he care about the hostility of others!"

(MALFOOZAT VOL. 8, PG. 84-85)

https://www.alislam.org/malfoozat/be-allahs-alone/

# MESSIAH (PEACE BE UPON HIM

# **EDITORIAL**



### FROM THE EDITOR

Assalamo alaikum Readers,

When we first started planning for this issue of Annusrat, we decided that our theme would be "Love". At that time, there existed no coronavirus, no global pandemic, and life was carrying on as normal. We didn't know that we were about to be catapulted into a future where so many are dying, so many are fearful, so many are sacrificing their lives and so many have been separated from their loved ones.

The world has come to a standstill and we have realised in our hearts how truly insignificant and powerless we are without the mercy of Allah.

There is no doubt that in these difficult times our Love of Allah and our connection with the Almighty is the one thing that will get us through these difficult and trying times.

Life has changed and so have our priorities. We have suddenly realised what truly matters. We have time to love again, to heal rifts to make connections and give time to the people that we love. We understand that we took them for granted and now we realise how much love we have in our hearts for them.

That love is being shown to us every day with communities coming together, neighbours offering help and supporting those NHS workers who are putting their lives at risk for us. We are using social media to connect with those we love rather than scrolling through reams of triviality. The world stands still - but it is also giving us time; time to heal and love and learn what really matters again.

### Under the supervision of

### PRESIDENT LAJNA IMA'ILLAH, UK

Dr. Fariha Khan

### **SECRETARY ISHA'AT**

Mrs. Lubna Sohail

### **EDITOR**

Qanita Qureshi

### **SUB-EDITORS**

Munavara Ghauri Nabeela Shah

Amber Rashid Zafar

### **PROOF-READERS**

Maryam Khalil

Kunval Qureshi

Salma Amini

Anusha Ahmad

Humda Bilal

Ruhana Hamood

Fauzia Shaikh

### **EDITORIAL BOARD**

Reem Ibrahim

Ayesha Fakhar

Tayyaba Ahmed

Saiha Maaz

### **SUBSCRIPTION**

Affiya Sami

### **DESIGN**

Atia tul Saboor Bhatti

### PROOF-READERS (CONTENT ACCURACY)

Munavara Ghauri

Yasmeen Ahmad

Farida Ahmed

### PHOTOGRAPHS COURTESY OF:

Makhzan-e-Tasaweer, Lajna Ima'illah UK

### **PUBLISHED BY:**

Isha'at (Publications) Department - Lajna Ima'illah UK 2020

### LAJNA IMA'ILLAH HEADQUARTERS UK

Unit B, Endeavour Place, Coxbridge, Business Park, Farnham, GU105EH





# PLANTING TREES OF LOXIE



Muslim Community, His Holiness, Hazrat Mirza Masroor Ahmadaba inaugurated the Baitun Naseer Mosque in Augsburg, Germany. A special reception was held in which more than 130 dignitaries and guests attended. The highlight of the event was the keynote address delivered by the Head of the Ahmadiyya Community. His Holiness mentioned the purpose of constructing mosques and highlighted the important Islamic teaching of fulfilling the rights of mankind. His Holiness explained with reference to the founder of Islam – the Holy Prophetsa – that one of the major responsibilities of a Muslim is to fulfil their dues to God Almighty, but equally important is that one should serve God's creation and eliminate the difficulties faced by the majority of the people in this world. His Holiness then highlighted the huge humanitarian work carried out by the community in some of the most remote parts of Africa under the charity organisation Humanity First.

This speech has been translated from the Urdu, and The Review of Religions takes responsibility for all errors in translation

After reciting Tashahhud, Taawwuz and Bismillah, Hazrat Khalifatul Masih Vaba said:

'All respected guests — Assalamo Alaikum Wa Rahmatullahe Wa Barkaatohu (may the peace and blessings of Allah be upon you). May Allah the Almighty always bestow you with peace and security. As one of the esteemed guests just said in his remarks, we have been commanded, in the portion of the Holy Qur'an that has just been recited, to perform virtuous deeds in parallel with offering prayers. True piety involves serving humanity, taking care of the impoverished, looking after orphans and doing other similar good deeds. Thus, when we construct a mosque, we do it with the hope and expectation that we will act upon the aforementioned teachings. Where we aim to fill mosques for the purpose of worship, there we also intend to conduct the task of serving humanity.

This is the fundamental teaching that an Ahmadi Muslim always keeps in view. In poor countries of the world we serve humanity on this basis. Whilst we construct mosques on the one hand, we build schools and hospitals on the other. In fact, we have built model villages in remote areas of poor countries, to provide water and electricity where there had been no facilities and where the locals could never previously imagine having access to them.

I have always said, by way of example, that here in the developed countries we do not truly value water, in spite of the fact that there are signs in hotels and other places asking people to conserve water and utilise it appropriately. However, we get a real sense of the value of water when we visit the far-off regions of Africa, where village children are unable to go to school, to attain an education, because of poverty. And not only are they deprived of an education, but they also have to walk for miles with buckets on their heads to fetch filthy water from ponds so that at home they can use this water for cooking and drinking. When you then install water pumps or hand pumps in these areas, and provide clean drinking water to people, their excitement is a sight to behold. They are overjoyed and their happiness knows no bounds. Here in the West, in Europe and in Britain as well, people win lotteries and sometimes they win millions of dollars or pounds or Euros, and are ecstatic and jump with joy as a result. However, if you could understand the feelings of destitute children who are able to get clean drinking water at their doorsteps, you would realise that for them, this is equivalent to winning millions of Euros in a lottery. In short these are the feelings in our hearts, and this is why, where we invite people towards Allah, there we will also carry out the work of serving all humanity.

And this is why Allah the Almighty sent the founder of the Ahmadiyya Muslim Community, in accordance with the prophecies of the founder of Islam, the Holy Prophet<sup>sa</sup>, to further these very aims. Indeed, the founder of Islam had said that there would be a time when the majority of Muslims in the world would have forgotten the true teachings of Islam. At such a time a person would be sent by Allah the Almighty who would revive and re-establish the true teachings of Islam and spread these true teachings throughout the world. And this is what we have learned from the founder of the Ahmadiyya Muslim Community.

He declared that extremism, terrorism and wars based on jihad have nothing to do with Islam. True Islam means connecting man with God, connecting oneself with God, and the founder of the Ahmadiyya Muslim Community said that this was the purpose of his advent. The second purpose of his coming was that mankind fulfil the rights of one another. These two principles are the basis of the teachings of the Ahmadiyya Muslim Community. The caliphate of the Promised Messiahas [Founder of the Ahmadiyya Muslim Community] continues to further these same teachings.

There is one caliphate that has become infamous in the world, called *Daesh*. They have spread disorder and chaos in the world. They commit terrorism not only in the West, but even in their own countries such as in Iraq, Syria and other Muslim nations. Thousands and thousands of people have been massacred for no reason whatsoever. This is not a caliphate, because it does not operate upon the true teachings of Islam. Indeed, it cannot be a caliphate at all, since it was not formed in the manner prophesied by the Founder of Islam<sup>sa</sup>. The true caliphate was destined to appear after the advent of the divinely commissioned Promised Messiah<sup>as</sup>, and would continue the mission that the Promised Messiah<sup>as</sup> had been sent to the world for by God the Almighty: to connect mankind with God and for mankind to fulfil the rights of one another. And so, this is the fundamental difference between the true caliphate and the false caliphate. We should always remember this. Thus, a non-Muslim should have no reason to fear or hold any misgivings about the true teachings of Islam.

The mayor of this area mentioned that they planted a tree here in the mosque. Trees are planted to beautify the surroundings, to grow fruit and also to make the environment greener and more pleasant. These days there is a lot of emphasis on climate change and pollution, therefore a lot of plantation is taking place. However, aside from physical trees, we endeavour to plant trees of love. We wish to plant trees that not only beautify the area, keep the atmosphere clean and bear fruit, but trees that will also bear fruits of love.



From us, our neighbours should receive only love and affection and the fulfilment of their rights. Thus, a tree has a physical identity, but this tree also has a spiritual identity for which we keep in mind and which every Ahmadi should keep in mind.

The honourable MP, Mrs Kamm, if I am pronouncing her name correctly, also spoke well on this matter and I thank her for that. She said that 'people live here with mutual cooperation and understanding. After the construction of this mosque, this atmosphere of compassion and understanding will only increase, God Willing.'

Wherever there are any disturbances in the world, we always raise our voice against it. Everywhere there is terrorism in the world, we raise our voice against it. It is our aim that instead of disagreeing and opposing one another, people should live together in mutual love and harmony.

Different religions exist in the world today. In fact, we as Muslims believe that God Almighty sent messengers to every nation, who carried His message to them. And every nation's messenger came with the message to worship God Almighty and to spread virtuous deeds. And this is the very essence of the teachings of Islam and we believe the Holy Qur'an has expanded on this in great detail. People assume that the Our'an contains teachings about jihad and terrorism, and this is the reason why Muslims become terrorists. But actually, the teachings of the Qur'an consist mainly of peace, love and harmony. And where there is some discussion of jihad, one should remember that jihad comes with certain conditions. One thing that needs to be understood is that the real meaning of jihad is striving to end evil. This is the true meaning of jihad and this is what the Ahmadiyya Community are doing.

There was a time when the Muslims were persecuted. We believe that the Holy Prophet<sup>sa</sup> never committed any injustices against anyone, but that only when others had committed atrocities and injustices against him, God Almighty commanded the Holy Prophet<sup>sa</sup> to retaliate and he was given permission to reply to their actions. And even this permission was granted with certain



conditions, as it is written in the Qur'an that these cruel people wanted to eradicate not just Islam, but religion altogether. And the Qur'an clearly states, 'If you do not stop them, then no church will be left, no synagogue will be left, no temple will be left and no mosque will be left, wherein the name of Allah is oft commemorated.' This has been explained in the Qur'an in detail. Thus, it is not possible that a true Muslim, who attends the mosque, could commit an act against any other religion.

And yes, it is the case that when the Muslims were attacked, they retaliated and consequently wars were fought. This is why, on returning from one of these battles, the Holy Prophet<sup>sa</sup> stated: 'We are returning from a lesser jihad – which was forced upon us – to a greater jihad, where we will spread the teachings of love and harmony, the teachings of the Qur'an and where we will live with mutual love and respect.'

So these are the teachings of the true Islam which the Ahmadiyya Community practises and it is this Islam that every Muslim needs to accept. Indeed, the founder of Islam, the Holy Prophet<sup>sa</sup> told the Muslims that in the future, when a man would appear who would explain the true teachings of Islam, they were to accept him. Therefore, the motto of the Ahmadiyya Muslim Community 'Love for All, Hatred for None' is not a new teaching; it is in fact part of the fundamental teachings of Islam that are found in the Holy Qur'an. The Muslim clerics distort these teachings and present them in a warped manner to achieve their own vested interests. Muslims do not take the opportunity to find out for themselves what the true teachings of Islam are and understand that it is the corrupt leadership that has led them on to this path. True Islamic leadership is the one that appeared in accordance with the prophecy of the Founder of Islam<sup>sa</sup>, and now, through the effort of the Ahmadiyya Community it is advancing further.

These are the fundamental teachings of Islam and the reason for building the mosque. Therefore, if our neighbours previously had any reservations, they should now have been resolved as the purpose of a mosque, aside from the worship of God Almighty, is to ensure the rights of others are fulfilled and to spread the message of peace and love. The very name of Islam means peace and serenity. We firmly believe – irrespective of the fact that another person belongs to a different faith or no faith at all – that our God is the Lord of All the Worlds, which means he is the Lord of all people. He grants every provision to every person who believes in a faith, whilst at the same time He also grants every provision to those who do not believe in any religion. Since it is our belief that everyone will be held accountable after they pass from this world, therefore we do not have the right to pass any judgement about anyone. It is, however, our duty to spread the true message, to spread a message of love and harmony and to invite people to come towards God Almighty. This is what we are doing and God willing, what we shall continue to do.

I hope that having built this mosque, the Ahmadis residing here will work even harder in this regard, and that whilst attending the mosque and fulfilling their dues of worship, they will also fulfil the rights owed to their neighbours, their friends and associates. I hope they will greet you all with more love and affection than before and I am certain that this will be the case. May Allah enable them to act in this manner.

Thank You.'

# LOVE of ALLAH

BY NAILA FARHAT—NEWCASTLE

Allah says in the Holy Quran:

"He is Allah, the Creator, the Maker, the Fashioner. His are the most beautiful names. All that is in the heavens and the earth glorifies Him, and He is the Mighty, the Wise." (59:25)

A unique part of the beautiful religion of Islam is the special love generated within the heart of a believer by the magnificent and perfect attributes of Allah the Exalted. It is through the blessing of these perfect attributes that mankind is delivered each day from hardship and ignorance into the spiritual sanctuary of success. In times of great desperation, anguish, suffering, heartbreak and sadness, 'Bani Adam' (mankind) raises its hands and supplicates to the only One deserving of all Praise.<sup>2</sup> In turn, When the supplicant senses that overwhelming feeling that his prayers have been answered or when he is delivered from the anguish of hardship his heart swells with love for Him who has answered his prayers.

So, what is Love? The universal meaning ascribed to Love is to have an intense feeling of deep affection. To love someone means to be prepared to make sacrifices for them knowing or hoping that you will get the same commitment in return. With worldly love it is safe to say that it's a two-way street. What you give you hope to get in return.

Poets of all countries write about Love at length while different religions hold it up as the real measure of faith and nearness to God. The most comprehensive description of love, however, is to be found in a passage of the Holy Quran:

"Say, if your fathers, and your sons, and your brothers, and your wives, and your kinsfolk, and the wealth you have acquired, and the trade whose dullness you fear, and the dwellings you love, are dearer to you than Allah and His Messenger and striving in His cause, then wait until Allah comes with His Judgment and Allah guides not the disobedient"

 $(9:24)^3$ 

The Promised Messiah (peace be upon him) wrote that to truly Love Allah one must fully understand His attributes:

"The reality of love necessities that a person truly likes all the attributes, morals and adorations of his beloved and endeavours with all his heart and soul to be completely devoted to them so that having being absorbed in him, he can acquire his beloved's life. One who truly loves is wholly devoted to his beloved and is apparent from the countenance of his beloved and has such a representation of his beloved in his heart, it is as if the beloved permeates him. He is imbibed in the beloved and makes it evident to people that he is completely absorbed in the beloved's love."4

As Ahmadi Muslims we believe in Allah the Almighty and love of Allah is

a central part of our life. We should love Allah from the core of our being. The question that arises is how can we love Allah when we cannot see Him? How can we show our affection towards our Divine creator? For atheists, this is the anomaly that confuses them - how can we love something that is not a physical being? How can we believe in love that is not tangible. or in their eves, reciprocated?

The irony is that the Love we feel for Allah and the Love He gives us in return is the most tangible and real emotion that we can ever feel. However, unlike worldly love, Allah's love knows no bounds, He is the gracious the merciful.

The Holy Prophet (may peace and blessings of Allah be upon him) said that Allah says of his servants:

"Tell my servants that if they take one step towards me, I shall come forward ten steps, and if they come walking, I shall come running." 5

Allah wants to enable us to experience His love and even if we make the slightest effort to come near to Him, He will engulf us with that boundless love.

The question we must ask ourselves is, how do we develop true Love of Allah?

In his Friday sermon, Hazoor (may Allah be his helper), explained how human beings can wander blindly, never experiencing this pure love of Allah:

"They accept God Almighty as the Creator in a cursory way and do not at all deliberate over the details of Divine benefactions, a close scrutiny of which brings the True Benefactor before one's eyes. The haze of materialism does not allow them to fully see the Countenance of the True Creator. They do not have the clear sight needed to behold the True Bestower. Their flawed understanding of God is adulterated with materialism and because of this they cannot properly appreciate God's favours. They are not heedful as one should be when reflecting over Divine favours, which brings the Countenance of the Benefactor before one's eyes. Their understanding and knowledge of God is blurred."6

Thus, we must learn to ponder over the Divine favours of Allah because God is Unseen, He manifests His attributes through everything we observe around us. The passion that is instilled in us by reflecting on the greatness of God's favours, opens our hearts and if we truly appreciate the wonders around us, we would not be able to deny Allah's Love.

In the Holy Qur'an Allah the Almighty draws man's attention to this very act of reflection.

"In the creation of the heavens and the earth and in the alternation of the night and the day there are indeed Signs for men of understanding; Those who remember Allah while standing, sitting, and lying on their sides, and ponder over the creation of the heavens and the earth: 'Our Lord, Thou hast not created this in vain; nay, Holy art Thou; save us, then, from the punishment of the Fire."

Furthermore, to show our love for Allah, we must try to obey all His commands and implement them in our daily lives. To fully understand Allah's commandments, we must follow the example of the Holy Prophet (may peace and blessings of Allah be upon him).

No human being loved Allah more and no one earned the love and pleasure of Allah more than him. In the Holy Qur'an we read:

"Say, if you love Allah, follow me; Then will Allah love you." (3:32)<sup>8</sup>

Our love of Allah should be so sincere that we fear doing anything that would earn His displeasure. For this reason, we should always show humility and say 'istighfar' (repentance), as human beings we are weak and even with the best intentions, we can make mistakes unwittingly.

Finally, Allah the Almighty has given

us a tool to approach Him and feel His presence. This tool is Salat (prayer). If we offer our daily prayers with fervour and concentration, imagining that we are standing at the threshold of Allah, we can attain that Love. The Promised Messiah (peace be upon him) has explained how, through offering salat, we can taste the pleasure of Allah's Love.

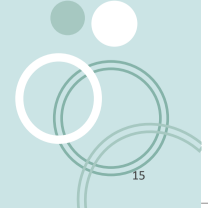
"As a child weeps loudly in its mother's lap and is comforted by the love and compassion of its mother, in the same way he who supplicates to God with humility and a melting heart in his Salat places himself in the lap of God's providence and compassion. He who finds no delight in the Salat has not yet truly tasted the pleasure of believing. Salat does not merely mean physical postures and movements. Some people get through the Salat quickly like the nibbling of a hen and then start long supplications, that is to say, they perform the Salat quickly as if it were a formal ceremony."9

In a recent class of Denmark Lajna and Nasirat with Hazrat Mirza Masroor Ahmed (may Allah be pleased with him), a young girl asked him, "How can we achieve Allah's love?" To this Huzoor simply explained that If you want Allah's love, then you should pray in salat and ask Allah the Almighty that he sheds his love upon you and ask Him to give you His love. 10 This is a beautiful prayer of The Holy Prophet (may peace and blessings of Allah be upon him) which encapsulates how we should pray for Allah's love.

"O Allah, grant me Thy love and the love of those who love Thee and the love of those deeds which enable me to attain Thy love. O Allah, make Thy love dearer to me than my life, my family and [dearer to me than] cold refreshing water to a man dying of thirst." 11

### **REFERENCES:**

- The Holy Qur'an -English translation
   by Maulawi Sher Ali p.660 https://alislam.org/ quran/view/?
   page=660&region=E2&CR=ES&CR=ES
- 2. https://www.alislam.org/articles/tears-for-sake-of-allah/
- 3. The Holy Qur'an p.207 English translation by
  Maulawi Sher Ali https://alislam.org/quran/
  view/?page=207&region=E2&CR=ES
- 4. https://www.alislam.org/friday-sermon/printer-friendly-summary-2014-04-04.html
- 5. https://www.alislam.org/mta/summary/may14-2004.html
- 6. https://www.alislam.org/friday-sermon/printer-friendly-summary-2014-04-04.html
- https://www.alislam.org/articles/ahmadimuslim-researchers-restoring-islams-goldenage/
- 8. https://www.alislam.org/quran/view/?
  page=182&region=E3&CR= The Holy Qur'an p.182 English translation by Maulawi Sher Ali
- 9. https://www.reviewofreligions.org/13294/the-pillars-of-islam-3/
- 10. https://youtu.be/ARGmzoKffMo
- 11. https://www.alislam.org/friday-sermon/printer-friendly-summary-2008-09-05.html





Autopian vision or an achievable goal?

BY SHAHANA NASIR— MALDEN MANOR

For a long period of time there has been, and still is, a disparity between the outside world's perception of Islam, and what lies at the heart of its true teachings.

The world's scepticism of Islam is deeply rooted in ignorance, suspicion and is fuelled incessantly by the media's skewed portrayal of 'newsworthy' events. As the world looks on, it is Muslims themselves who are left most concerned by this attempted usurpation of Islam's image by the media; the fact that Islam's beliefs are attributed as the main contributing factor which drive fanatics to commit heinous deeds, causes deep pain and anguish to a Muslim. How can a religion that beautifies every fibre of our existence sanction such hate? The answer is simple. It categorically cannot.

Since the humble beginnings of Islam, Muslims have had to counteract such suspicions regarding Islamic practises and beliefs. Fourteen hundred years ago, the Holy Prophet of Islam, Muhammad (may peace and blessings of Allah be upon him) dedicated his whole life to the protection and preservation of Islam. The responsibility to dispel the myths enveloping Islam was then fulfilled in the coming of the Promised Messiah (peace be upon him). Allah, through His Grace and Mercy, then bestowed mankind with Khilafat – a system which would safeguard Islam and endeavour to spread its love until the end of time. It was through the awareness of the outside world's concerns regarding Islam, that the third successor of the founder of the Ahmadiyya Muslim Community, Hazrat Mirza Nasir Ahmad (may Allah have mercy on him), unambiguously stipulated that, according to Islam, all human beings are equal before God. He added that:



"Islam teaches us to live with mutual love and affection and with humility. It teaches us no distinction between a Muslim or a non-Muslim. My message to everyone is that you must have 'Love for all, Hatred for none!"

This was a truly revolutionary statement to make then, and even now, when people's views of Islam are so obscured by prejudice, that they believe Islamic beliefs and peace/love are binary opposites. Indeed this could not be further from the truth. Hazrat Khalifatul Masih III (may Allah have mercy on him) could not have known that the adoption of this unique motto by Ahmadi Muslims internationally would stir such inspiration and admiration by people from all spheres of life – from everyday people to world leaders. This slogan has become the focus of the community's work to promote peace and shine a light on the true teachings of Islam.

It reflects the consistent views of Ahmadi Muslims on the rejection of violence and terrorism, whilst working diligently in the promotion of human rights – declaring that freedom of religion is a fundamental entitlement for all humans.

The values of loyalty, freedom, equality, respect and peace are at the heart of this motto – ideals which are, certainly in today's world, often subjugated in the pursuit of hollow goals.

Many may think 'Love for All, Hatred for None' is a simplistic and somewhat utopian concept which is unachievable in reality. Yet, if we really unpick it, the truth and wisdom within its message is undeniable and very achievable. As an individual, when one inclines towards 'love' and repels the urge to hate, the result is a peaceful home, which then leads to a peaceful community. This in turn, has a ripple effect on the country and then the whole world. Love encompasses the eagerness to show kindness, respect, sincerity, generosity and fairness irrespective of differences.

Muslims are taught in the Holy Quran:



"And worship Allah and associate naught with Him, and show kindness to parents, and to kindred, and orphans, and the needy, and to the neighbour that is a kinsman and the neighbour that is a stranger, and the companion by your side, and the wayfarer, and those whom your right hands possess. Surely, Allah loves not the proud and the boastful." <sup>2</sup>

This points out that it is incumbent on all Muslims to make their kindness so wideranging as to include in its scope the whole of mankind; from parents, who are your nearest, to strangers, who are the furthest removed. We are left in no doubt that, from Islam's perspective, the success of a society hinges on its inclusive nature, and its ability



to respect the rights of all, whether they are rich or poor, female or male, Muslim or non-Muslim – their identity should in no way exclude them from their rights as a human being.

It would appear that this is exactly where the world is going wrong today; there seems to be more emphasis on highlighting divisions and factions, rather than binding together on the basis of intrinsic human values. It goes without saying that it is far easier to love those whom you like or share commonalities with than those who are different from you.

However, we are repeatedly reminded by our present Khalifa, Hazrat Mirza Masroor Ahmad (may Allah be his helper), **that love for humanity should not be dependent on likes or dislikes.**<sup>3</sup> It should be on the premise that we are all the creations of One God. Irrespective of beliefs, culture, ethnicity, social status, gender or identity we must be able to coexist with the spirit of respect, generosity and kinship without curtailing the rights of each other. When people are stripped of their rights, neglected or rejected from mainstream society, then the seeds of hate are sown. This has proven to have detrimental effects on the peace of the entire world.

On a world stage, when we hear leaders perpetuating views of division with undertones of hateful rhetoric, which fuel the fire of hate, many sectors of society are left with feelings of resentment, anger and animosity. So how should we react to such derision and hate from those who should be setting the best example... with more hate? Absolutely not. We should use our democratic rights to address controversial issues and raise our voices in a manner which is effective, yet does not disturb the peace of society. As Ahmadi Muslims, we believe that prayer is the most powerful tool one has, to bring about change.

Our most innate human reaction is to shun that which we regard as bad or harmful. In this process, we should be aware that our impulses do not replace reason and rationality. We may have strong views on social or political ideologies, but from an Islamic

perspective, we must not be disruptive in our opposition to these views or let our negative emotions blur positive and meaningful thought processes and actions. If hate becomes the recourse in these situations, then we are headed in a very dangerous direction.

Unfortunately, this dangerous direction has created movements who abuse their rights under the banner of freedom of speech to incite hate in every level of society. Whether that be far-right nationalism, which fights to elevate the rights of one ethnicity at the degradation of all others, and in extreme cases, encouraging hateful and provocative acts like the burning of holy scriptures or the ridicule of holy figures; or be it religious extremism which uses the pretence of religion to create divisions, cause disharmony and lead to the murder of innocent people. Whatever shape it comes in, speech and acts of hate have no positive outcome for anyone. It drives man away from God and into a never-ending spiral of destruction; the only way to battle this is to adopt the path of peace, resolution and open discussion in order to heal rifts and division.

History is a living testimony to the repercussions of hate. With time, it is very easy to forget the trials that the human race has faced due to hate. All the wars and conflicts of the past have, in some way or another, manifested the 'dark' side of human nature; they give us an insight to the results of deeply entrenched hate. But have we taken heed of these life lessons? Is the world today more just, more secure, or more wise? We can't help but answer 'No' to all of these questions. In our own lifetime, we have witnessed

how prejudice mingled with hate can have truly devastating consequences as governments, Heads of State and political parties scramble for power and control - on so many occasions, completely disregarding loss of life, dignity or morality. Hate comes in many guises. It can distort and twist moral truths so that the single most important and sacred thing, preservation of human life, becomes cheap and insignificant. The only way to counteract such negative powers, is for every person to unite and work tirelessly to sing the song of love, louder, and clearer, and with the sole intent of releasing mankind from the deadly grasp of hate.

So, how can we inculcate the spirit of 'Love for All, Hatred for None' in our daily lives? A simple smile can go a



long way. Make an effort to be friendly and amiable to one another. It is important to be meaningful members of your community, showing support for the facilities you use, like the schools our children attend. Even looking after the environment is an act of kindness and love for your community— for example, picking up litter when you come across it.

On a personal level, *love for all'* can only flourish when *'hate'* is repressed. So, refraining from jealousy, backbiting, suspicion, greed and arrogance (to name but a few) are essential for love to flourish. For example, when tending to a beautiful garden full of flora and fauna, a gardener must work hard to remove the weeds which can suffocate the growth of the healthy buds. In the same way, a human being has to work hard to continuously remove their own personal 'weeds'.

The Holy Prophet of Islam (may peace and blessings of Allah be upon him) set the best example for all Muslims, personifying 'Love for All, Hatred for None'. The recorded incidents over his lifetime stand as testimony to his graciousness even in the face of hate.

One example was of a woman who used to hurl rubbish at the Holy Prophet (may peace and blessings of Allah be upon him) on a daily basis as he passed by her home, due to her animosity towards him.4 One day, as he was passing by her home, she was not there, so he went to inquire why she was not throwing rubbish on this occasion. He was told she was sick that day and upon learning this, he went to visit her, causing her to be awestruck by his gesture of concern. I am certain many of you are thinking that this would not have been your natural reaction to this woman — to show kindness in the face of such hate; but without a doubt these simple, yet extraordinary acts — where we have to almost re-programme ourselves, ultimately win over hearts and minds and convert hate to love.

So, what do we as a community actually do to help spread 'love for all'? After all, actions speak louder than words. As a part of the Ahmadiyya Muslim Community's commitment to spread 'Love for All, Hatred for None' we make concerted efforts to be at the forefront of charity efforts. The recent Poppy Appeal, or organising sponsored events, blood drives through our local or national auxiliary departments, and raising hundreds of thousands of pounds are just some examples of this. These departments are also responsible for encouraging positive community relations through outreach projects.

The Community also has its own registered charity, Humanity First, which is an international aid agency assisting countries who have experienced national or local disasters. It also facilitates long term schemes like 'Water for life', 'Knowledge for life' and 'Gift of sight' in the most remote and needy parts of the world. A significant part of our Community's ethos is to promote charity and financial self-sacrifice. In order to exhibit love for others, we must be aware of the plight of so many in the world and make sacrifices from our own pockets, even if it means depriving ourselves of wants and needs, in order to acknowledge our collective responsibility in looking after the most vulnerable and deprived.

Love for all, Hatred for none is not a belief that is exclusive to Islam; in fact, all major religions preach this in some shape or form. This is the belief that love for others is a prerequisite to true peacefulness and helping us connect with God. Someone of faith or no faith at all, can agree that a society, where we work to solve our problems through mutual respect, understanding and self-reflection is far more likely to succeed than one that resorts to aggression and conflict.

Our beloved Khalifa (may Allah be his helper) has most eloquently spoken regarding the importance of implementing love for humanity and the urgent need for this to be pervasive in all society:

Hazoor (may Allah be his helper) said:

66

"Love for all Hatred for None means we have no enmity, no jealousy, and no animosity for anybody in our hearts."<sup>5</sup>

"The world needs peace, love and brotherhood. The world needs an end to wars. Instead of walls of hatred being erected, we need peace to prevail and for this to occur people of all faiths must join together". 6

Utopian visions can only become a reality if there is unity in intention and execution. Global love can be attainable, but it will take constant self-analysis, sacrifice and courage – but most of all the knowledge that one day we will all be held accountable for the deeds we commit in this world. A life where Love is the victor, and Hate the vanquished, is not a pipedream – it is most definitely an achievable goal.

The fate of the world is in our hands; let us hope and pray that we leave this world a peaceful place for the generations to come where love prevails and hatred disappears.

### **REFERENCES:**

- 1. https://www.reviewofreligions.org/1966/love-for-all-hatred-for-none-historical-trip-to-spain/
- 2. The Holy Quran, translated into English by Maulana Sher Ali (2004) (Chapter 4, verse 37)
- $3. \qquad https://themuslimtimes.info/2013/06/08/a-history-and-description-of-the-ahmadiyya-motto-love-for-all-hatred-for-none/\\$
- 4. https://themuslimtimes.info/2013/06/08/a-history-and-description-of-the-ahmadiyya-motto-love-for-all-hatred-for-none/
- 5. https://themuslimtimes.info/2013/06/08/a-history-and-description-of-the-ahmadiyya-motto-love-for-all-hatred-for-none/
- 6. https://www.alislam.org/library/articles/Love-for-All-Pamphlet.pdf

### IN LOVING MEMORY OF MAJEEDA NASIR AHMAD

## Gift of True Love...

### BY SADIAH NASIR AHMAD— MOSQUE EAST. LONDON

Thank You for her beautiful heart.

So pure and open to all.

And for the love of You in us she installed.

*Never shall that love part.* 

Oh Allah, thank You for the amazing example for me she led

And thank You for all the prayers for me she read.

Thank You for the love she gave me.

Completely selfless and untainted.

And thank You for the loving family created.

An unbreakable bond she paved for me.

Oh Allah, thank You for the joy she brought me.

And for all the tough lessons she taught me.

Thank You for her cheerful attitude towards life.

Always dealing with others without strife.

And for her innocent and gentle soul.

Genuinely grateful and always ready to console.

Oh Allah, thank You for the tears with me she shared.

And for the pain for me she beared.

Thank You for her remarkable compassion.

Loved by all ages with real passion.

And for her love and respect towards our father.

*Truly her love was like no other.* 

Oh Allah, thank You for having blessed us with the gift of such a loving Mother.

And thank You for our close family in which we now see her in one another.





The 21st century has seen a dramatic change in the way in which we consume material goods. It seems that everything can be bought and what can't be bought, seems to have no value. As a result, our priorities are changing and in loving the material we are losing the spiritual.

In my opinion, I believe that it is in human nature to believe in a Higher Being. Humanity, at its core, knows it is too weak to survive on this planet alone. If we trace any society, any civilisation, from any era, we will find that they had some form of deity or deities whom they would worship, which would suggest that there is indeed a desire to believe in a higher Being. Many thousands of years ago, the one and true God was revealed to humanity. Indeed, the Holy Prophet Muhammad (may the peace and blessings of Allah be upon him) brought us the perfect teaching of Islam and the true nature of God was revealed to us. The Holy Qur'an, as it was revealed to the Holy Prophet (may the peace and blessings of Allah be upon him), taught us:

"Those who believe, and whose hearts find comfort in the remembrance of Allah. Aye! it is in the remembrance of Allah that hearts can find comfort;" (13:29).1

Many philosophies have hypothesised on humanity's innate yearning for something that fulfils their desires. In fact, French philosopher Jacques Lacan theorised that it is human nature to always desire something only to realise they desire something else when they achieve it. In fact, he argues that our desires are not even our own – it is only by seeing what others have that we form our own desires.<sup>2</sup> This restlessness of humanity is clearly not only something that religion has picked up on. Both Western and Eastern philosophies recognise this aspect of human nature. Humanity is consistently desiring what others have, and never seem to be content with what they have. Is it not then most apt, that God has already given us an answer to this dilemma, that indeed, our desires will be fulfilled only with the remembrance of Allah.

However, to remember Allah, and to find comfort in Allah, requires a lot of steadfastness and patience. Man is weak and can admit defeat very easily, so Allah provided us with guidance through this verse of the Holy Quran:

"And seek help with patience and prayer; and this indeed is hard except for the humble in spirit," (2:46)<sup>3</sup>

Unfortunately, patience is an incredibly difficult quality to acquire and takes a lifetime to perfect. As a result, humanity has looked towards other sources of comfort. It has found 'quick fixes' to its problems and has moved further and further from the one true creator. It is no coincidence that the rapid rise of atheism began after the industrial revolution. Of course, that is not to say that there were no atheists before this, but it is an undeniable fact that the rapid growth of atheism that we are witnessing today is unprecedented.

Everything can be bought and sold with a click online. Suddenly, we are all consumers and producers and in the fast-paced world that is the 21st century, we get so caught up in this cycle of buying and selling that we find it therapeutic – much like humanity found



prayer therapeutic. Many studies have investigated the physical and mental health benefits in prayer. It is a legitimate form of therapy, acknowledged by science.<sup>4</sup> Today many people rely on yoga or meditation to achieve a sense of peace, when in reality, Allah the Almighty ordained Salat as a way to achieve that peace, not only for the mind, but the body also. It is comparable to performing a mild-intensity exercise, because most of the joints and muscles undergo exercise during different positions and movements adopted in Salat. Indeed, it is a well-known fact that exercise is a healthy way to release endorphins, the chemical which triggers a positive mood.



However, losing the patience for this, we have turned to retail therapy. In fact, we are so prone to find happiness in the material that a survey across Europe was commissioned by the European Union and it concluded that 33 percent of consumers displayed a 'high level of addiction to rash or unnecessary consumption'. Acquiring a loan is easier than ever and as a result our needs have seemingly become greater. For example, our celebrations are becoming increasingly expensive, and to keep up with it many take out loans which they cannot always afford to repay. It is no surprise that the first Monday of January is known as 'Blue Monday', believed to be the most depressing day of the year, partly because it dawns upon people that loans taken out in the festive season are now due. Money seems to be the quick and easy answer to our problems. It is, for most people, easier and quicker than waiting for Allah to help us. It is, seemingly, more reliable than prayer. It has become the most coveted aspect of life and indeed, it has lured us away from Allah. Humanity has replaced God with money. The desire to believe in something has not waned. Only our deity has changed.

Despite the fact that money can give us many things, I believe that humans still have a sense of restlessness and yearning for something. There is still the innate belief in a power that is stronger than us. Deep down, we know money is nothing more than a manmade invention. The entire economy is built by humans for humans, but some things are just out of human control. Just one example would be death and illness. Whilst medicine and healthcare has also been commodified and those with more money may be able to access healthcare more easily, no amount of money can ever buy immortality. Indeed, hospital walls have heard the sincerest of prayers. I have even been told by my atheist friends that at times of family crisis, when a loved one breathed their last, they found their own mouths muttering prayers to a God they claimed not to believe in. It is at this time that we see the stark reality that it is not money that can save us.



In this sense, I feel very grateful to be an Ahmadi Muslim for the emphasis on financial sacrifice is very strong and is one that consistently proves to be a fruitful one. It reminds us to be selfless with our money not only by giving towards charity, but also giving in the way of God. God, Our Creator, knew that man's greatest weakness is the desire for money and riches. If man learnt to spend in the way of Allah and part with this precious commodity, he would learn love of Allah and understand the rights of his fellow human beings. In the Holy Quran it says:

"And the case of those who spend their wealth to seek the pleasure of Allah and to strengthen their souls is like the case of a garden on elevated ground. Heavy rain falls on it so that it brings forth its fruit twofold. And if heavy rain does not fall on it, then light rain suffices.

And Allah sees what you do". (2:266)6

Spending our money for God reminds us that indeed, God is the superior power and though He does not need our money, it is us who need His benevolence and mercy - both

of which cannot be bought. To spend money in the cause of God is not to buy God's pleasure, but is a reminder that our wealth is a gift from God as well, and one that can be taken away at any given moment. Therefore, we must spend it with righteous intentions whilst we can. It reminds us that money comes and goes, but God is always there for us always.

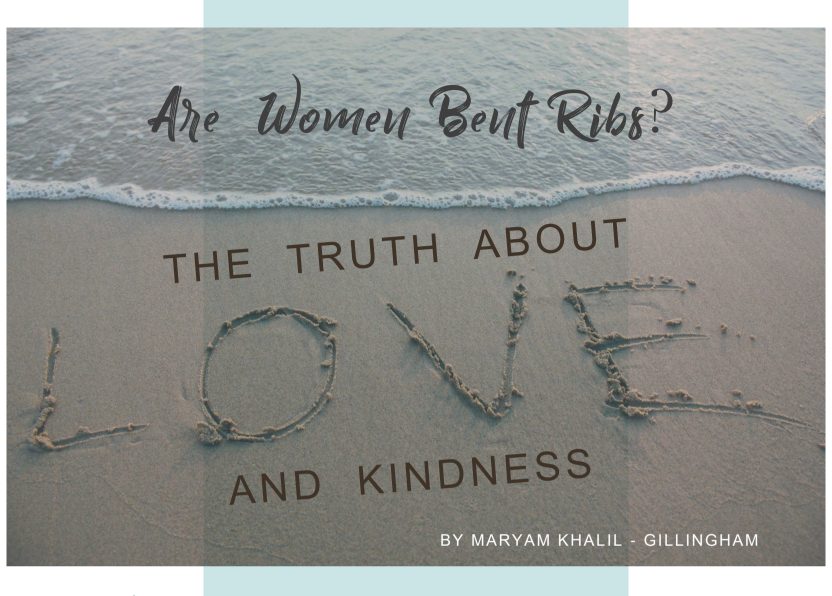
Money cannot buy us immortality and indeed it cannot buy us our salvation. It is only once we remove our love for money and wealth that we can truly believe in Allah as the Supreme Being. It is only then that we can recognise His power as superior to all other powers. Indeed, the Holy Qur'an tells us that it is only in God that we must lay our trust, as it is written:

"And enjoin prayer on thy people, and be constant therein. We ask thee not for provision; it is We that provide for thee. And the end is for righteousness." (20:16)7

As such, we must remember that whilst we chase material goods and wealth in order to search for happiness, it is only with God that we will find genuine peace and contentment. Once we have truly learnt to love God and have felt His love in return, our desire for worldly pleasures and material gain will completely disappear.

### **REFERENCES**

- 1. Holy Qur'an translated by Maulwi Sher Ali Sahib (ra) [13:29]
- 2. Jacque Lacan My Teaching page 38 (2008)
- 3. Holy Qur'an translated by Maulwi Sher Ali Sahib (ra) [2:46]
- 4. Ghous, Misbah & Malik, Arshad. (2016). HEALTH BENEFITS OF SALAT (PRAYER); Neurological rehabilitation. THE PROFESSIONAL MEDICAL JOURNAL. 23. 887-888. 10.17957/TPMJ/16.3539. https://ww.researchgate.net/publication/306124412\_HEALTH\_BENEFITS\_OF\_SALAT\_PRAYER\_Neurological\_rehabilitation
- 5. https://www.theguardian.com/uk/2001/may/06/shopping.highereducation
- 6. Holy Qur'an translated by Maulwi Sher Ali Sahib (ra) [2:266]
- 7. Holy Qur'an translated by Maulwi Sher Ali Sahib (ra) [20:16]



hen I was younger, my mother would sometimes tell me cautionary tales of women gossiping, backbiting and being unpleasant to one other. She would show remorse for the slightest transgressions of her own, cluck her tongue and say "What can we do? Women can't help themselves; We are bent ribs."

Having never experienced this urge, this comment struck an unsettling chord with me. Was I resigned to the same unfortunate flaws as these other women? Would I grow to develop these unkind traits?

The 'bent rib' analogy comes from a hadith in Sahih Bukhari, which is as follows:

"Women have been created from a rib and surely, the most crooked part of a rib is the highest part thereof. If you set yourself to straighten it, you will break it."

Another version of the hadith also includes the following:



Treat women kindly for they are created from a rib and the most crooked portion of the rib is its upper part; if you try to straighten it, you will break it, and if you leave it, it will remain crooked, so I command you to take care of the women in a good manner.

Similar imagery is also deployed in the Bible. Christians believe that women were created from the rib of Adam to be his companion. Thus, women are relegated to the role of companion from their very inception, and subordinate to their male counterparts. At face value, this hadith seems to follow a similar vein of reasoning. The above hadith is often used to demonstrate the inherently crooked or 'bent' nature of women. It is frequently used by Muslim communities to highlight and deride their inherent imperfection, encouraging men to treat them kindly because they are flawed, and cannot change their nature.

In the Quran, the theme of equity and kindness between men and women is consistent. It is clearly stated that men and women are created from a single soul (4:2). The Quran also states that whoever leads a righteous life, whether they are male or female, will enter paradise (4:125). Believing men and believing women are afforded equal treatment in the eyes of God throughout the Ouran.

If we analyse and understand the subtlety of this hadith, we would realise that it is in no way ascribing these unflattering traits to women and fettering them to a flawed existence.

If we explore the analogy of a 'bent rib', we may begin to understand the meaning of this hadith a little better. Ribs are curved in order to protect the heart, lungs and other vital organs. Their curvature is deliberate, and designed for a specific and vital purpose. There is beauty in this curve; and strength. To attempt to straighten a rib would be both absurd and counter-productive. Straightening a rib would render it useless. The hadith warns that straightening a rib would only cause it to break, shattering the source of both its beauty and its power at once.

This imagery unearths the implicit meaning of this hadith: do not try to change women beyond their mould. If women are ribs, their natural shape is both beautiful and fragile at once. To attempt to change her beyond her capacity would result only in her

destruction. This hadith acts as a clear warning to all men; do not attempt to change a woman beyond her capacity or she will break.

The key to this hadith lies in the opening clause: 'treat women kindly'. This hadith comes from the book of Nikah, i.e the Book of Wedlock - a collection of hadith which are centred love, respect and around treatment of women, and this is a hadith specifically directed at men. It is exhorting men to treat women kindly in spite of any crookedness they may display, which is an inevitability in anyone. It is, in fact, a duty for men to treat womenfolk kindly in all situations and despite any shortcomings; this is heavily emphasised in Islam both in the Quran and hadith.

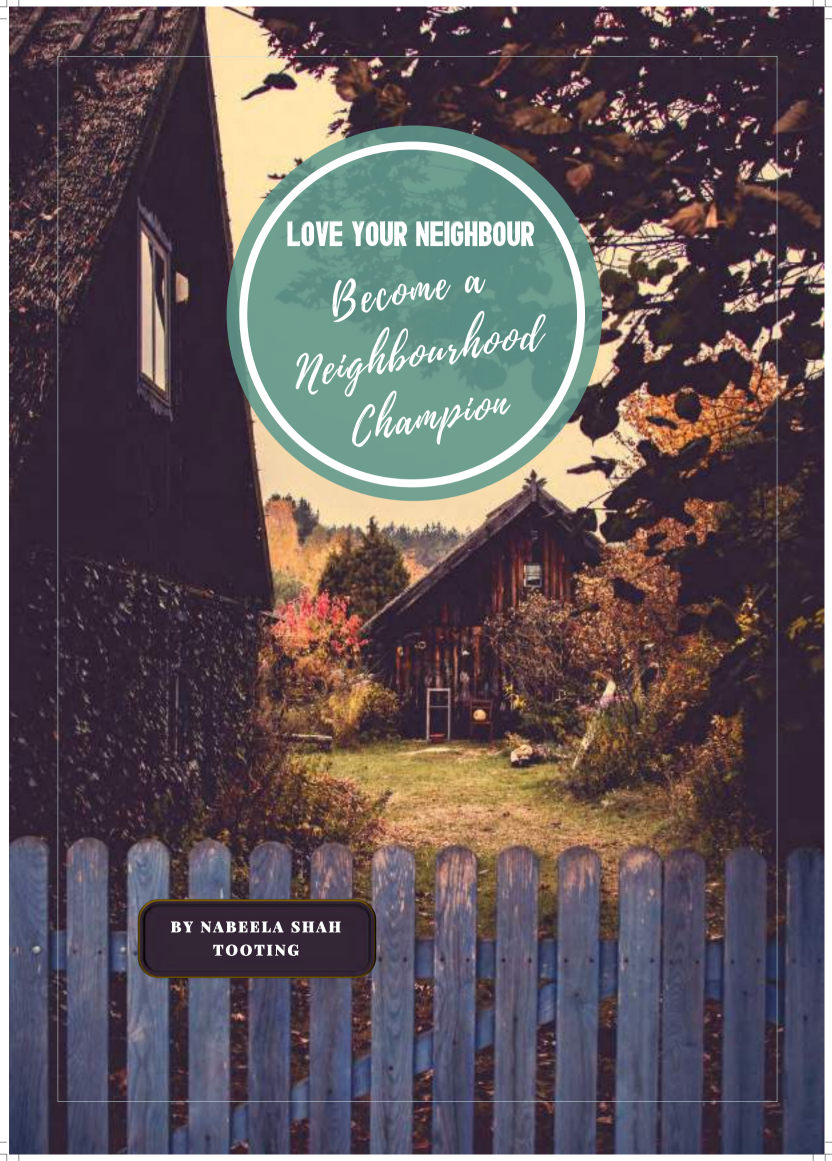
The curvature of the rib could also be a metaphor for the qualities unique to women as compared to men. Equity, not equality, is a key theme of the Quran. A rib may seem crooked from one angle, and straight from another, and its curving one way or another may represent the differences men and women may perceive in each other. The analogy of the rib highlights how differences and crooked features may be entirely within the realm of the rib's nature and purpose. This hadith is an

entreaty to men to understand that they should not condemn women for being crooked i.e. of a different shape to them. Rather than condemning women, they should accept the differences between them, and celebrate the beauty in one another's qualities.

This hadith was never meant to vilify women for crooked characteristics. We all have shortcomings; not any one of be entirely devoid can from angle crookedness one another. The missing ingredient, then, is love. The hadith was never intended as a commentary on women's moral character, but a reminder to men about their responsibilities towards their women, at a time when women were particularly prone to cruelty and injustice at the hands of their male counterparts. This hadith is not a condemnation of women, but a word of caution to men: Treat them kindly, and accept their differences; Treat them kindly, for there is beauty in their curvature; Treat them kindly, or they will break under your pressure - and you will be held accountable for the damage.



1. Sahih Bukhari Volume 4, Book 55, Number 548, OR Holy Quran 5 Volume Chapter 4 commentary page 492 https://www.alislam.org/quran/view/?page=612&region=E52&CR=



slam is essentially a social religion. While individual prayer is encouraged, congregational prayer holds greater weight in the sight of Allah, rewarding a believer 27 times more.¹ In the same way, although you may be expected to show love for your husband and children, the love you display for your neighbours is also given great eminence. So much so, that the Holy Prophet (may peace and blessings of Allah be upon him) is reported to have once said:



### "Gabriel kept exhorting me about the rights of neighbours until I was inclined to believe that he would give them even the right of inheritance."

(Bukhari)<sup>2</sup>

This indicates that those who we are physically living near to and the communities we are a part of, deserve our utmost care and concern; so much so, that they should be treated almost like family.

There is of course, a deeper wisdom attached to the idea of loving thy neighbour. Allah in the Holy Quran reminds us that `good works drive away the evil ones.' (11:115) The Promised Messiah (peace be upon him) alluded to this when he reminded us that people get influenced by each other's good deeds. In Malfoozat, he tells us:



"Before one tells others to do good and to shun evil, it is vitally important that one should himself be doing good and avoiding evil; he should display his power to do good so that he can influence others as he likes." <sup>3</sup>

Through reaching out to your neighbours you encourage them to do the same and so create a culture of openness and community spirit. Islam enjoins Muslims to show kindness to neighbours, be they kin or not:



And worship Allah and associate naught with Him, and show kindness to parents, and to kindred, and orphans, and the needy, and to the neighbour that is a kinsman and the neighbour that is a stranger, and the companion by your side, and the wayfarer, and those whom your right hands possess. Surely, Allah loves not the proud and the boastful... (4:37)

Thus, Allah has provided guidance for creating more harmonious relationships at personal, community and global levels. The act of neighbourliness may seem small but its effects are wide-reaching. In loving your neighbour this not only fosters community cohesion, but creates a ripple effect throughout society and beyond. By focusing on our individual relationships with our neighbours near and far, we can start to make our world more peaceful and harmonious. Conversely, living closed off from your neighbours has the opposite effect. It is no coincidence that as the number of neighbours calling in for a chat declined from 59% to 22%, the instances of problem neighbours increased from 22% to 44% between 1980 and 2010. <sup>4</sup>

None of this was at the forefront of my mind growing up in a declining dockyard town in the mid-1970s, one of three Asian families in the street. What I did notice however was that my mother was a Neighbour Champion. Like a busy beaver on a mission, my mother would be on the lookout for who to reach out to around our street. Her neighbourliness began with simple smiles and friendly waves and would often be followed up with a warm home-cooked dish. We had no-one living next door so she struck up a friendship with the Harris family at number 9 (across the road). This led to many years of exchanging gifts at Eid and Christmas, food on special occasions and conversations along the way. Nanna was the mother of Mr Harris, who also lived in the same street. She



became a friendly face for us, waving and saying "Hello" as we walked past her house to school. When she passed away, I remember being deeply saddened. My mum, younger sister and I, all attended her funeral and were warmly welcomed by the grieving family. Even when they finally moved, my mother still managed to keep in touch with them for many years.

Looking back, I realise how my mother's efforts at neighbourliness helped us a great deal in settling in. Coming as we did from Africa, we had a lot to learn from and indeed teach, our neighbours. However, this was a time of strained racial tension with the National Front advocating a `go home' policy for all immigrants and racist name-calling like `Paki' being bandied about schools and shops quite freely. With her concerted efforts to approach our neighbours, she did a lot to break down barriers and suspicions which could have manifested themselves into something less welcoming. I might add, my mother is still at it today! Still in the same house, in the same street, she has befriended new neighbours who live now on the same side of the street. Indeed, so important is Judy to her, that whenever we, her children, visit her and she has cooked her family-renowned pilau for us, first helpings always go to Judy next door!

You may be thinking such neighbourliness may not be possible where you live today. The hustle and bustle of modern life takes over and if you are living in London, like me, you might have the added problem of transient tenant neighbours, who you just about give a nod to before their landlord moves them on. Such a shying away from neighbours is becoming increasingly common. A 2018 survey by Skipton Building Society revealed that 73% of respondents did not even know the names of their nearest neighbours; something which seems to be part of a declining trend. A 30-year study revealed that while on average people knew the names of 13 neighbours in the 1980s the number by 2010 had declined to a mere 7. <sup>5</sup>

However, in neglecting our neighbours we could be unwittingly causing them harm. Age UK found in 2016 that half a million older people go at least five or six days a week without seeing or speaking to anyone at all. This can have serious health repercussions as one study estimated that loneliness increased your risk of death by 29%. How simple it would be to break these statistics in half if we just knocked on a door and said "hello"; took in a parcel for an absent neighbour or watered their plants while they were on holiday. Such simple acts of kindness not only breed love among neighbours, but foster feelings of immense well-being. We all have the makings of a Neighbour Hood Champion within us – it is just the first step that is often the most daunting. Wherever we may live, whatever our time constraints, we should all give a little thought to the lives being lived around us and how we could make them a little more pleasant. <sup>6</sup>

- 1. https://www.alislam.org/friday-sermon/printer-friendly-summary-2017-01-20.html
- 2. https://www.alislam.org/library/books/Selected-Sayings-of-Holy-Prophet.pdf
- 3. https://www.alislam.org/library/books/So-Said-the-Promised-Messiah.pdf p.404
- 4. https://www.uk.coop/sites/default/files/uploads/attachments/insight\_1\_-\_neighbourliness.pdf
- $5. \qquad https://www.independent.co.uk/news/uk/home-news/britons-neighbours-strangers-uk-community-a8373761.html; https://www.uk.coop/sites/default/files/uploads/attachments/insight_1_-neighbourliness.pdf$
- 6. https://static1.squarespace.com/static/5b4d96ee85ede104d197781c/ t/5d2de5bd0a52970001c58ee9/1563289179693/LL-Playbook\_.pdf





RECIPE

NO BAKE

Boundary
Cothalls

BY SAMEERA MIRZA GILLINGHAM

### **INGREDIENTS**

- 1 cup oats
- 1 ripe banana
- 1 tablespoon crunchy peanut butter
- 1 tablespoon manuka honey
- 1 tablespoon unsweetened dessicated coconut (and some extra for coating)
- A handful of chopped dates
- A handful of chopped sultanas, raisins and dried cranberries (dried mix)
- 5 chopped almonds
- 1 tablespoon chia seeds

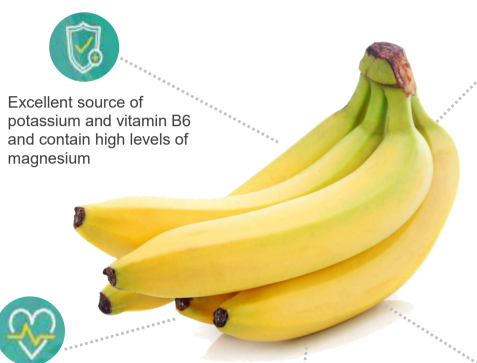
### **METHOD**

- Mash the banana and mix in peanut butter and honey until in turns into a smooth paste
- 2. Add the oats, dessicated coconut, dried cranberries, raisins, sultanas, almonds, dates and chia seeds.
- 3. Mix well and form into evenly shaped balls
- 4. Coat the balls in dessicated coconut

They can be stored in the refrigerator for up to 3 days in an airtight container



# Bananas



Bananas regulate blood sugar: the resistance starch in bananas can improve the body's reaction to insulin, helping to convert blood sugar to energy

Potassium in bananas lowers and regulates blood pressure and also decreases the risk of heart disease by 25%



The high fibre content of bananas promote satiety (feelings of fullness).



Contain a high level of antioxidants that help improve health

#### **DID YOU KNOW?**

The inside of a banana skin can be used to calm an itchy mosquito bite - many people find that rubbing the bite with the skin helps to reduce irritation.

https://www.bbcgoodfood.com/howto/guide/health-benefits-bananas





#### BY SEEMA KHALIL

Long ago, there lived a young boy. The young boy was very dear to his mother. He was rather mischievous and prone to indulging in wrongful acts. Soon, he started to steal a little. He was often caught and taken to his mother but instead of reprimanding him, she would cover up for him and take his side!



As time went on, the young man became a habitual thief. As the years passed the young man began to indulge in more serious crimes until unfortunately for him, his luck eventually ran out, he was he faced trial for murder and was found guilty. The punishment was death by execution.

As he faced death, he asked for one last request. He wished to see his Mother. His last wish was granted.

When his Mother stood before him, he gestured her to come closer, "I want to whisper something in your ear" he said.

When his mother was close enough, he lunged forward and tried to bite off her ear! The bystanders gasped in horror. They asked him what he meant by such brutal and inhuman conduct.



"It is to punish her," he said.
"Whenever I did wrong and people
took me to my mother, instead of
admonishing me or guiding me, she
wrongfully covered up my dishonest
actions. I was encouraged by her
and became more daring, so much
so that I became a hardened
criminal. Had she guided me,
admonished me, rebuked me, I
would not have found myself in this
position today"

A wise man who was present said; "The Lord hath said: Train up a child in the way he should go; and when he is old, he will not depart therefrom."

Moval

Mothers have unparalleled love for their children, sometimes in loving their children they fail to admonish them for their wrongs. If the mother in this story had true wisdom and love for her child, she would have realised that turning a blind eye to his faults would only lead to damaging his morals and character forever. True love is to shape a child with high morals and good character, even if that means causing your child temporary sorrow.

The Promised Messiah (peace be upon him) recounts a similar story in Malfoozat.¹ He says that people desire to have children, but not to serve their faith, but simply so that they have heirs. When they do have children, they are not concerned about their correct upbringing and fail to instil in them the desire of nearness to God, without which morals cannot be developed. He goes on to say that if one desires children it should be done in the following words of the Holy Quran;

#### 'Our Lord grant us of our spouses and our children the delight of our eyes and make us a model for the righteous'

This can only be achieved if they spend their lives devoted to the worship of Allah rather than wasting their lives in vain and idol pursuits.

In a speech Hazrat Khalifatul Masih V (May Allah be his helper) referring to this story said

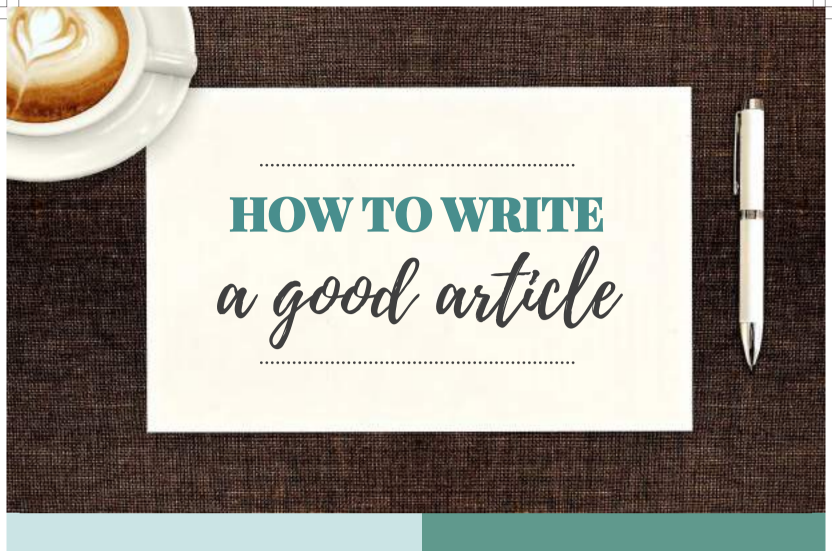
"This is a great lesson for those mothers who get caught in the moment and spoil their children and don't think about their own future or their child's future."

He went on to explain citing the hadith; "Paradise lies under the feet of mothers", how crucial a mother's role is in bringing up her sons.

"Boys who are well-trained by [their] mothers will grow up to become husbands and fathers who act righteously. They will possess high morals and they will help their wives make their home like paradise. Thus, if mothers cannot control one generation because they have no influence over the fathers, they can still control the next generation by training their boys to become good future fathers and husbands. And by training their daughters well, they will be raising future mothers who will carry paradise under their feet." 2



- 1. Hazrat Mirza Ghulam Ahmad (as), Malfuzat, vol. 2, (UK: 1985), 373.
- Address to the Ladies, delivered by Hazrat Mirza Masroor Ahmad, KhalifatulMasih V aba, on the occasion of Jalsa Salana UK, Saturday, July 29, 2017 at Hadeeqatul Mahdi (Alton) https://www.reviewofreligions.org/13395/preparing-for-tomorrow-raising-pious-children/





- Consider how interesting your material is is the article engaging, informative and interesting?
- Structure articles with a beginning, middle and end and make sure the article flows.
- Pay attention to word choice, tone and sentence structure.
- Reference all direct and indirect quotes.
- Proofread your article before submitting.
- Check, check and recheck.



- Try to cover too much in one article it's better to go in depth into one subject.
- Include large sections of copy and pasted material.
- Go off on tangents stay focussed on your subject matter.
- Plagiarise.
- Add too many quotes. It ruins the flow of the reading.

#### **GENERAL GUIDELINES**

- Word limit is approx 500-700 words
- Type articles if in English 12pt font, Arial
- Handwritten articles will be accepted for Urdu. If typed 14pt Jameel noori nastaleeq
- Submit articles as a word document or share on google drive
- Remember to include your name and Majlis

#### **SPELLINGS AND SALUTATIONS**

The Holy Prophet (may peace and blessings of Allah be upon him)

The Promised Messiah (peace be upon him)

Where razi Allaho would be used (may Allah be pleased with him/her)

Where rahamullah would be used (may Allah have mercy on him)

Hazrat Khalifat-ul Masih V (may Allah be his helper)

Huzoor/Hazrat

#### REFERENCES

References should include name of author, name of book, page number and edition/publisher or alternatively a web address can be used.

Quranic references are usually taken from the Holy Quran translated by Hazrat Maulawi Sher Ali (ra)

Religious references are generally taken from other reliable Jama'at sources such as Review of Religions or alislam.org



لجنہ سال//2019-2020//شمارہ نمبر 1

## النصرت

لجنہ اماءاللهبرطانیہ کا تعلیمی و تربیتی سہ ماہی مجلّہ



### کچھ شعبر وٹ عبری سے اپنا نہیں تعلق اس ڈھب سے کوئی سمجھے بس ملاعب یہی ہے (درشین)



( قلمدان حضرت مسيح موعود عليه السلام )

### بِسْمِ اللَّمِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

### النصرت

### 

"میں اقرار کرتی ہوں کہ اپنے فد ہب اور قوم کی خاطر اپنی جان، مال، وقت اور اولاد کو قربان کرنے کے لئے تیار رہوں گی۔ نیز سچائی پر ہمیشہ قائم رہوں گی اور خلافتِ احمد ہیے کے قائم رکھنے کے لئے ہر قربانی کے لئے تیار رہوں گی۔" ان شاءاللہ

| 2  | قرآن کریم                                                                            |            |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| 3  | حديث النبي سلَّ عَيْدُ م                                                             |            |
| 4  | كلام الامام                                                                          |            |
| 5  | إداربي                                                                               | **         |
| 6  | خطاب محبت الہی کی حقیقت، حصول کاراز اور طریق،اس کی گہر ائی اور فلاسفی(4 اپریل 2014ء) | <u> </u>   |
| 17 | مضمون ـ حضرت خليفته المسيح الاوّل رَجْنِي يَبُّهُ كاعشق قر آن ( تسنيم لطيف صاحبه )   |            |
| 25 | ر بورٹ۔ حضور انور ایّدہُ اللّٰہ تعالٰی بنصر ہ العزیز کا دور ہُ ابوان نصر ت جہاں      | <b>D</b> • |
| 26 | ذ کرِ خیر۔میرے ابوجان،مکرم عطاء الکریم صاحب شاہد ( امتہ الواسع احمد صاحبہ)           | <b>D</b>   |
| 31 | مضمون۔ ہر ملِ امتحان ہے زند گی!( صفیہ بشیر سامی صاحبہ )                              | :          |
| 36 | نظم۔ تیرے ہی آگے جھکے یہ جبیں اے خدا!! (فوزیہ سعید)                                  |            |
| 37 | مضمون۔میاں ہیوی میں سچی محبت (ستارہ المجم صاحبہ)                                     | 3,         |
| 41 | مضمون_اُمْ موسیٰ ( فریده بشارت صاحبہ )                                               |            |
| 45 | مضمون۔ طبِ ِّنبوی صَنَّالِیْمِ (حدیقه اساء صاحبه)                                    | 5          |
| 47 | متفرق: تھجور کے لڈو                                                                  | <b>6</b> * |
| 48 | متفرق: بزم ادب                                                                       |            |
|    |                                                                                      |            |

### قُل إِنْ كُنْتُمُ تُحِبُّونَ اللهَ فَاتَّبِعُونِ يُحْبِبُكُمُ اللهُ وَيَغْفِي لَكُمُ ذُنُوبَكُمُ وَاللهُ غَفُورٌ رَّحِيْمٌ اللهِ

(سورة ال عمران، آيت 32)

ترجمہ: نُو کہہ دے اگرتم اللہ سے محبت کرتے ہو تومیری پیروی کرواللہ تم سے محبت کرے گا، اور تمہارے گناہ بخش دے گا۔ اور اللہ بہت بخشنے والا (اور) بار باررحم کرنے والا ہے۔

(ترجمہ از حفرت خلیفتہ المسے الرائع رحمہ اللہ)

### حضرت خليفته المسيح الاوّل رَفْظِيُّهُ إن آيات كي تفسير ميں بيان فرماتے ہيں:

قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّوْنَ اللّه : ـ راست باز آدمی کو سچّائی میں کِس قدر طاقت دی جاتی ہے اور کہ راست میں کتنی قوّت ہوتی ہے اس کا اندازہ اِس آیت ہے ہو سکتا ہے۔ دیکھو محمد رسول الله مَنَّ اللّهُ عَلَیْاً کُم کو ارشادہ کہ اعلان کر دومیں نے خدا کی فرما نبر داری کر کے یہ مقام حاصل کیا اب تم میرے پیچھے پیچھے چھو تم بھی خدا کے محبوب بن جاؤگے۔ ہر شخص کی زندگی کا آرام اُس بستی کے مقدر کی مہر بانی سے وابستہ ہو تا ہے۔ پھر اس گاؤں کے نمبر دار سے اُوپر چلیں تو اس ضِلع کے حاکم سے۔ پس اللہ جو رب، رحمٰن، رحیم اور مالک ہے اس کے ساتھ تعلق کِس قدر سکھوں کا موجب ہو سکتا ہے۔ یہاں تعلق کا وعدہ نہیں بلکہ فرمایا خدا اپنا محبوب ہمیں بنالے گا۔ خدا پر ست دیکھ کر اسے تجربہ کر لے۔ کیا محرّب نسخہ ہے! میں اکثر او قات اِس آیت کو پڑھ کر بے اختیار نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر درُ ود بھیجا کرتا ہوں۔



عَنۡ أَنَسٍ رَضِى اللّٰهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللّٰهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: ثَلَاثُ مَنۡ كُنَّ فِيهِ وَجَدَبِهِنَّ حَلَاوَةَ الْإِيْمَانِ: أَنۡ يَّكُونَ اللّٰهُ وَرَسُولُهُ اَحَبَّ اِلَيْهِ مِبَّاسِوَاهُمَا فِيهِ وَجَدَبِهِنَّ حَلَاوَةَ الْإِيْمَانِ: أَنْ يَّكُونَ اللّٰهُ وَرَسُولُهُ احَبَّ اللّٰهِ مِنَّالِيَهِ مِبَّا اللّٰهِ وَأَنْ يَّكُمْ لَهُ أَنْ يَعُودَ فِي الْكُفْرِ بَعْدَ أَنْ اَنْقَذَهُ اللّٰهُ وَأَنْ يَتُعُودَ فِي النَّفْرِ بَعْدَ أَنْ اَنْقَذَهُ اللّٰهُ مِنْهُ كَمَا يَكُمْ لَهُ أَنْ يَعُودَ فِي النَّفْرِ بَعْدَ أَنْ النَّادِ مِنْهُ كَمَا يَكُمْ لَا أَنْ يَعُودَ فِي النَّادِ مِنْهُ كَمَا يَكُمْ لَا أَنْ يَعُودَ فِي النَّادِ مِنْهُ كُمَا يَكُمْ لَا أَنْ يَعُودَ فِي النَّادِ مِنْهُ لَا اللّٰهُ مِنْهُ كَمَا اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّ

(بخارى كتاب الايمان باب حلاوة الايمان)

حضرت انس بیان کرتے ہیں کہ آنحضرت صَلَّقَیْوَ نے فرمایا۔ تین باتیں ہیں۔ جس میں وہ ہوں، وہ ایمان کی حلاوت اور مٹھاس کو محسوس کرے گا۔ اوّل یہ کہ اللہ تعالیٰ اور اس کار سول باقی تمام چیزوں سے اُسے زیادہ محبوبہو۔ دوسرے یہ کہ وہ صرف اللہ تعالیٰ کی خاطر کسی سے محبت کرے اور تیسرے یہ کہ وہ اللہ تعالیٰ کی مددسے کفرسے نکل آنے کے بعد پھر کفر میں لوٹ جانے کو اتنانا پیند کرے جتنا کہ وہ آگ میں ڈالے جانے کو ناپیند کرتا ہے۔

عَنْ أَنَسٍ ىَضِى اللهُ عَنْهُ أَنَّ أَعُمَ ابِيًّا قَالَ لِرَسُولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: مَتَى السَّاعَةُ وَقَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: مَا أَعْدَدَتَّ لَهَا وَقَالَ مَتَى السَّاعَةُ وَقَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: مَا أَعْدَدُتُّ لَهَا وَلَى حُبَّ اللهِ وَرَسُولِهِ قَالَ: أَنْتَ مَعَ مَنْ أَحْبَبْتَ وَفِي رِوَايَةٍ مَا أَعْدَدُتُ لَهَا مِنْ كُبُّ اللهِ وَرَسُولِهِ قَالَ: أَنْتَ مَعَ مَنْ أَحْبَبْتَ وَفِي رِوَايَةٍ مَا أَعْدَدُتُ لَهَا مِنْ كُبُرُ مَنْ وَهُمُ وَلَا صَلوَةٍ وَلا صَدَقَةٍ وَلكِنِي أُحِبُ الله وَرَسُولَهُ.

(بخارى كتاب الادب باب علامة الحب في الله)

حضرت انس البیان کرتے ہیں کہ ایک بدوی نے آنحضرت مُنگالیا اللہ دریافت کیا۔" قیامت کب ہو گی؟ آنحضرت مُنگالیا اللہ اور اس کے لئے تیاری کیا گی ہے؟ بدوی نے جواب دیا" صرف اللہ اور اس کے رسول مُنگالیا آئے میں ساتھ محبّت "۔ آنحضرت مُنگالیا آئے فرمایا" تو تجھے اس کا ساتھ نصیب ہوگا جس سے تجھے محبّت ہے "۔ ایک روایت میں ہے کہ اس بدوی نے کہا میں نے نماز روزہ اور صدقے کے ذریعہ تو قیامت کے لئے کوئی زیادہ تیاری نہیں کی۔ البتہ میں اللہ اور اس کے رسول مُنگالیا آئے سے محبّت رکھتا ہوں۔



### كلام الامام

میں سے کہتا ہوں اور اپنے تجربہ سے کہتا ہوں کہ کوئی شخص حقیقی نیکی کرنے والا اور خدا تعالٰی کی رضا کو پانے والا نہیں تھہر سکتا اور انعام وبر کات اور معارف اور حقائق اور کشوف سے بہرہ ور نہیں ہو سکتا جو اعلٰی در جہ کے تزکیہ نفس پر ملتے ہیں جب تک کہ وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی اتباع میں کھویانہ جائے اور اس کا ثبوت خود خدا تعالٰی کے کلام سے ملتا ہے: قُلُ إِنْ کُنْتُم تُحِبُّونَ الله فَاتَّبِعُونِيْ یُحْبِبُکُمُ الله اور خدا تعالٰی کے دعویٰ کی عملی اور زندہ دلیل میں مول۔(الحکم جلد 5 نمبر 34،مور نہ 17 سمبر 1901ء صفحہ 12)

ان کو کہہ دو کہ تم اگر چاہتے ہو کہ محبوب البی بن جاؤاور تمہارے گناہ بخش دیئے جاویں تو اس کی ایک ہی راہ ہے کہ میری اطاعت کرو۔

کیامطلب کہ میری پیروی ایک ایس شے ہے جور حمت الہی سے ناامید ہونے نہیں دیت گناہوں کی مغفرت کا باعث ہوتی اور اللہ تعالی کامجوب بنادیت ہے۔ اور تمہارایہ دعوٰی کہ ہم اللہ تعالیٰ سے محبت کرتے ہیں اسی صورت میں سچااور صحیح ثابت ہو گا کہ تم میری پیروی کرو۔

اس آیت سے صاف طور پر معلوم ہوتا ہے کہ انسان اپنے کسی خود تر اشیدہ طرز ریاضت و مشقت اور جپ تپ سے اللہ تعالٰی کا محبوب اور قُرب الہی کا حقد ار نہیں بن سکتا، انوار وبر کاتِ الہیہ کسی پر نازَل نہیں ہو سکتیں جب تک رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم کی اطاعت میں کھویانہ جاوے۔

اور جو شخص آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ و سلم کی محبت میں گم ہو جاوے اور آپ کی اطاعت اور چوشخص آنحضرت ملی مالہ علیہ وآلہ و سلم کی محبت میں گم ہو جاوے اور آپ کی اطاعت اور پیروی میں ہر قسم کی موت اپنی جان پر وار دکر لے اس کو وہ نورِ ایمان، محبت اور عشق دیا جاتا ہے جو غیر اللہ سے رہائی ولا دیتا ہے۔ اور گناہوں سے رستگاری اور نجات کا موجب ہوتا دیا جاتا ہے دو غیر اللہ سے رہائی ولا دیتا ہے۔ اور گناہوں سے رستگاری اور نجات کا موجب ہوتا کی اللہ علیہ و تاریک قبروں سے نکال دیا جاتا ہے، اسی کی طرف یہ صدیث اشارہ کرتی ہے: اَنَاالْحَاشِیُ الَّذِی یُحْشَیُ النَّاسُ عَلٰی قَکَرَمِیُ لِعِیٰ میں وہ مر دول کو اٹھانے والا ہوں جس کے قدموں پر لوگ اُٹھائے جاتے ہیں۔ (الیم جلد 5 نہر 3) مورخہ 24 جنوری 1901ء صفحہ 2)



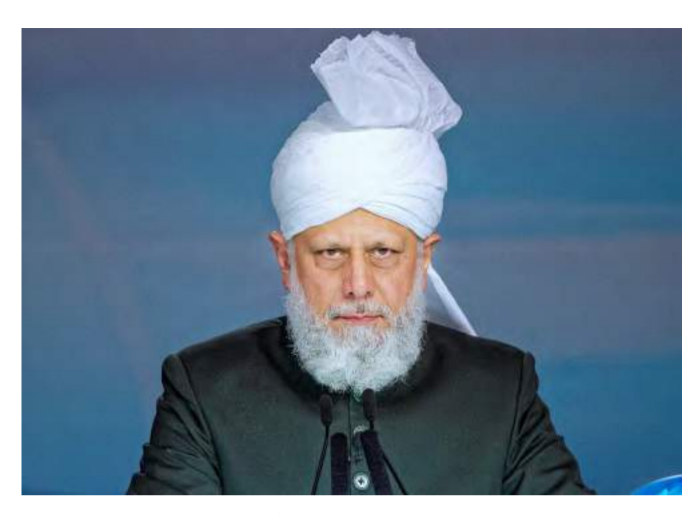
### اداسيم

اللہ تعالیٰ کی محبت ایک مومن کی روحانی غذاہے جس کے بغیر حقیقی زندگی کا تصور بھی نہیں کیاجاسکتا۔ اللہ تعالیٰ کی محبت انسان تب سمجھ پاتا ہے جب اس میں شعور آ چکا ہو لیکن اس منزل تک پہنچنے سے پہلے انسان کو پیدائش کے وقت سے ہی مختلف دو سر می محبتوں سے روشناس کر وایاجا تا ہے۔ اصل امتحان ہے ہے کہ فانی محبتیں جو اللہ تعالیٰ کی محبت حقیقی کی طرف اشارہ کرتی ہیں انہیں صحیح رنگ میں سمجھا جائے۔ ورنہ فی زمانہ جبکہ شیطان کے منصوبے اور اللہ تعالیٰ سے دُور کرنے کے لئے مختلف دلچے پیوں کے سامان اپنی انتہا کو پہنچے ہوئے ہیں، محبت کا تذکرہ بھی ایک رسم اور ایک بدعت کے رنگ میں کر دیا جاتا ہے، کبھی حدود و قیود سے پرے عامیانہ پن شامل کر کے اور کبھی و بلنٹا یُن ڈے جیسی بدر سوم سے مزین کرکے۔

اسی تناظر میں ، زیرِ نظر شارہ کی تیاری کے دوران ہم نے 'انصرت' کے قارئین سے در خواست کی کہ وہ محبت کے پاکیزہ اور قرب الہی کا ذریعہ بننے والے پہلوؤں کے متعلق اپنے خیالات کا اظہار لفظوں میں پروکر ہمیں جیجیں۔ پچھ تحریرات ہم تک بروقت آگئیں اور مزید آ رہی ہیں جنہیں ان شاءاللہ آئندہ شاروں میں جگہ دی جائے گی۔ ان تحریرات کو پڑھ کر اندازہ ہو تا ہے کہ لجنہ ماشاءاللہ اس موضوع پر کتنی عین نظر ڈالنے کی صلاحیت رکھتی ہے۔ کسی نے عشق کلام المہی پر بات کی ، کسی نے بیواؤں کے احساسات کی قدر کی ، کسی نے اسوۂ حسنہ کے تحت میاں بیوی کے رشتہ پر اور کسی نے والدین جیسی انمول نعت کو موضوع سخن بنایا۔

اس شارے میں سیّدنا امیر المو منین حضرت مرزا مسرور احمد خلیفۃ المسے الخامس ایّدہ اللّٰہ تعالیٰ بنصرہ العزیز کے خطبہ جمعہ فرمودہ 4 اپریل 2014ء کا متن بھی شامل کیا گیاہے جو محبت اور معرفت ہی کے مضمون سے متعلق ہے۔ امید ہے کہ یہ سب مضامین قار کین کی دلچیسی کا باعث ہونگے اور ہمیں ہماری عظیم الشان ذمہ داریوں کی طرف توجہ دلانے کا موجب ہوں گے۔ ان شاء اللّٰہ۔

زیرِنگرانی
مدیره
مدیره
نائبمدیره
مجلس اِدارت
ٹائپنگ، پروفری بیٹنگ اور
ڈیزائننگ
مینیجر
معاونہ
تصاویر



خطبه جمعه سيد ناامير المومنين حضرت مر زامسر وراحمد خليفة المسيح الخامس ايده التد تعالى بنصر ه العزيز فرموده مورنه 404 مريل 2014ء بيطابق 04 شهادت 1393 جري شهي

آج میں حضرت مسے موعود علیہ الصلوۃ والسلام کی محبت الہی سے متعلق کچھ تحریرات پیش کروں گا جن میں آپ نے محبت اللی کی حبت کے اللہ تعالیٰ کی محبت کا اللہی کی حقیقت اور تعریف بھی بیان فرمائی ہے۔ اللہ تعالیٰ کی محبت کے حصول کاراز اور طریق اور اس کی گہر ائی اور فلاسفی بھی بیان فرمائی ہے اور ہمارے سے ،جو آپ کے مانے والے ہیں جو آپ کی جماعت میں شامل ہیں محبت الہی کے بارے میں کیا تو قعات رکھی ہیں۔ یہ سب بھی بیان فرمایا کہ ہماری کیا کوشش ہونی چاہئے اور اس کے کیا معیار ہونے چاہئیں۔ پس اس

لحاظ سے ہر حوالہ ہی قابل غور ہے اور ہمارے لئے مشعل راہ ہے۔ اس لئے توجہ سے سننے کی ضرورت ہے تاکہ ہم محبت الٰہی کے مضمون کی روح کو سمجھتے ہوئے اس میں بڑھنے والے ہوں اور اضافیہ کرنے والے ہوں اور انانی اصلاح کرنے والے ہوں۔

حضرت مسیح موعود علیہ الصلوٰۃ والسلام فرماتے ہیں کہ محنوت کوئی تصنع اور تکلف کا کام نہیں بلکہ انسانی قویٰ میں سے بیہ بھی ایک قوت ہے۔ اور اس کی حقیقت بہے کہ دل کا ایک چیز کو پسند

(نورالقر آن نمبر 2\_روحانی خزائن جلد 9 صفحه 430)

پھر آپ فرماتے ہیں کہ

"...محبت کی حقیقت بالالتزام اس بات کو چاہتی ہے کہ انسان سے دل سے اپنے محبوب کے تمام شاکل اور اخلاق اور عبادات پیند کرے اور ان میں فناہو نے کے لئے بدل و جان ساعی ہو تا اپنے محبوب میں ہو کر وہ زندگی پاوے جو محبوب کو حاصل ہے۔ سچی محبت کرنے والا اپنے محبوب میں فناہو جاتا ہے۔ اپنے محبوب کے گریبان سے ظاہر ہو تا ہے اور الیک تصویر اس کی اپنے اندر کھنچتا ہے کہ گویا سے پی جاتا ہے اور کہاجا تا ہے کہ وہ اس میں ہو کر اور اس کے ساتھ ہو کر وہ اس کے ساتھ ہو کر اور اس کے ساتھ ہو کر لوگوں پر ظاہر کر دیتا ہے کہ وہ در حقیقت اس کی محبت میں کھویا گیا ہے۔" لوگوں پر ظاہر کر دیتا ہے کہ وہ در حقیقت اس کی محبت میں کھویا گیا ہے۔"

پھر محبت الہی کے معیار کی وضاحت فرماتے ہوئے آپ فرماتے
ہیں۔ یہ ایک اقتباس ہے۔ اصل میں یہ پادری فتح میں کے خط کے جو اب
میں آپ فرمار ہے ہیں جس نے کچھ اعتراضات کئے تھے اور آپ نے ان
کے جو اب دیئے۔ آپ نے فرمایا

"…… آپ نے یہ اعتراض کیا ہے کہ مسلمان لوگ خدا کے ساتھ بھی بلاغرض محبت نہیں کرتے ان کویہ تعلیم نہیں دی گئی کہ خدا اپنی نوبیوں کی وجہ سے محبت کے لائق ہے۔" (تواس کا جواب یہ ہے۔ فرمایا) ''پی واضح ہو کہ یہ اعتراض در حقیقت انجیل پر وارد ہو تا ہے نہ قر آن پر کیونکہ انجیل میں یہ تعلیم ہر گز موجود نہیں کہ خدا سے محبت ذاتی رکھنی کیونکہ انجیل میں یہ تعلیم ہر گز موجود نہیں کہ خدا سے محبت ذاتی رکھنی چاہئے اور محبت ذاتی سے اس کی عبادت کرنی چاہئے مگر قر آن تواس تعلیم سے بھر اپڑا ہے۔ قر آن نے صاف فرما دیا ہے۔ فَاذْکُرُوْا اللّٰهَ گَذِکُرِکُمُ الْآلَاقِیُ کُمْ اَوْالَشَقَی وَکُمُ اَلَٰ اللّٰهِ گَذِکُرُوا اللّٰهِ گَذِکُرُوا اللّٰهِ گَذِکُرُوا اللّٰهِ گَذِکُرُوا اللّٰهِ گَذِکُر کُمُ اَوَالَشَقَی وَکُمُ اَوَالَیْقِی خدا کو ایبا یاد کر وجیسا کہ اپنی بالیوں کو بلکہ اس سے بہت زیادہ۔ اور مومنوں کی یہی شان ہے کہ وہ سب بالیوں کو بلکہ اس سے بہت زیادہ۔ اور مومنوں کی یہی شان ہے کہ وہ سب بالیوں کو بلکہ اس سے بہت زیادہ۔ اور مومنوں کی یہی شان ہے کہ وہ سب کریں اور نہ اپنی مال سے اور نہ اپنے دو سر سے پیاروں سے اور نہ اپنی مجات نہ وہ اپنے بان سے اور نہ اپنی مُوان فی دَیْنَهُ فِنْ قُلُوبِکُمُ الْاِیْکُمُ الْاِیْکُمُ الْاِیْکُمُ الْاِیْکُانُ وَ ذَیْنَهُ فِنْ قُلُوبِکُمُ اللّٰ یہ فَان کُھُیْکُمُ الْاینَہُ وَ ذَیْنَهُ فِنْ قُلُوبِکُمُ اللّٰ یہ مُحبت نہ وہ ایک بی شان ہے اور نہ ایک میں اس سے اور نہ ایک میں فی فی قُلُوبِکُمُ الْایکُمُ الْایکُمُ الْایکُمُ الْایکُمُ الْایکُمُ مُنْ اللّٰ یہ فی فی فی فی فی ایک میں سے اور کیم فی فیان کے دوسرے پیاروں سے اور نہ ایک میں کے ایک میں کے دوسرے پیاروں کے وہ میں کیا کیم کی خوان کے دوسرے پیاروں کے وہ کیم کی فیان کے دوسرے بیا کیم کیم کی خوان کیم کیم کی کیم کیمان کے دوسرے بیا کیمان کے دوسرے بیا کیمان کے دوسرے کیمان کیمان کیمان کے دوسرے کیمان کیم

جبتک تمام صفات کاعلم نه ہو معرفت نهیں ہو سکتی او معرفت کے بعد جب انسان مزید آگے بڑھتا ہے تو وہ محبت ہیں وقت کامل ہوتی ہے جب اللہ تعالیٰ کی صفات کو اپنایا بھی جائے... اللہ تعالیٰ کے منگ میں منگین ہوا جائے تو پھر اللہ تعالیٰ کے منگ میں منگین ہوا جائے تو پھر اللہ تعالیٰ کا نوم حاصل ہوتا ہے۔

کر کے اس کی طرف تھنچے جانااور جبیبا کہ ہریک چیز کے اصل خواص اس کے کمال کے وقت بدیمی طور پر محسوس ہوتے ہیں (بہت کھلے اور واضح محسوس ہوتے ہیں) یہی محبت کا حال ہے کہ اس کے جوہر بھی اس وقت کھلے کھلے ظاہر ہوتے ہیں کہ جب اتم اور اکمل در جدیر پہنچ جائے۔" (کمال اور اِتمام الیی ہو جو اینے انتہا کو پہنچ جائے) فرمایا کہ "اللہ تعالیٰ فرما تاہے أَشُرِبُوْا فِي قُلُوْبِهِمُ الْعِجُلِ (البقرة:94) - يعنى انهول نے گوسالہ سے اليي محبت کی کہ گویا ان کو گو سالہ شربت کی طرح بلا دیا گیا۔ در حقیقت جو شخص کسی سے کامل محبت کر تاہے تو گویااسے بی لیتاہے یا کھالیتاہے اور اس کے اخلاق اور اس کے حال چلن کے ساتھ رنگین ہو جاتا ہے اور جس قدر زیادہ محبت ہوتی ہے اسی قدر انسان بالطبع اپنے محبوب کی صفات کی طرف کھینچا جاتا ہے یہاں تک کہ اس کاروپ ہو جاتا ہے جس سے وہ محبت کرتا ہے۔ یہی بھید ہے کہ جو شخص خداسے محبت کر تاہے وہ ظلی طور پر بقدر اپنی استعداد کے اس نور کو حاصل کرلیتا ہے جو خدا تعالیٰ کی ذات میں ہے اور شیطان سے محبت کرنے والے وہ تاریکی حاصل کر لیتے ہیں جو شیطان میں ہے۔" یعنی فرمایا کہ خدا تعالیٰ کی صفات کو اپنانا یہی محبت کا راز ہے۔ معرفت کے ضمن میں بتایا گیا تھا کہ جب تک تمام صفات کا علم نہ ہو معرفت نہیں ہوسکتی اور معرفت کے بعد جب انسان مزید آگے بڑھتاہے تووہ محبت ہے اور محبت اسی وقت کامل ہوتی ہے جب اللہ تعالیٰ کی صفات کو اپنایا بھی جائے۔ صرف علم حاصل کرناہی ضروری نہیں بلکہ اسے اپنایا بھی جائے۔ اللہ تعالیٰ کے رنگ میں رنگین ہوا جائے تو پھر اللہ تعالیٰ کا نور حاصل ہو تاہے۔

# احسان کی تعریف میں یہ بات داخل ہے کہ ایسے طور سے عبادت کرے کہ گویا خدا تعالیٰ کو دیکھ رہا ہے۔

مؤمن ادا کرتا ہے لیکن اللہ تعالیٰ کی رضا چاہنے کے لئے۔ اول محبت بہر حال خداتعالیٰ کی ہے۔ پھر فرمایا کہ حق العباد کاذکر توہم نے کر دیا۔
"...اور حق اللہ کے پہلو کی روسے اس آیت کے (یعنی إِنَّ الله

يَامُرُ بِالْعَدُلُ وَٱلْإِحْسَانِ وَأَيْتَائِ ذِي الْقُنْ لِي (النحل: 91)) كي بي معنى ہیں کہ انصاف کی یابندی سے خدا تعالیٰ کی اطاعت کر کیونکہ جس نے مجھے پیدا کیا اور تیری پرورش کی اور ہر وقت کر رہاہے اس کا حق ہے کہ تو بھی اس کی اطاعت کرے اور اگر اس سے زیادہ تچھے بصیرت ہوتونہ صرف رعایت حق سے بلکہ احسان کی یا بندی سے اس کی اطاعت کر کیو نکہ وہ محسن ہے اور اس کے احسان اس قدر ہیں کہ شار میں نہیں آسکتے اور ظاہر ہے کہ عدل کے درجہ سے بڑھ کروہ درجہ ہے جس میں اطاعت کے وقت احسان بھی ملحوظ رہے اور چونکہ ہر وقت مطالعہ اور ملاحظہ احسان کا محسن کی شکل اور شاکل کو ہمیشہ نظر کے سامنے لے آتا ہے اس لئے احسان کی تعریف میں بہ بات داخل ہے کہ ایسے طور سے عبادت کرے کہ گویا خدا تعالی کو دیکھ رہاہے اور ... "(یعنی محسن کی شکل جب سامنے آتی ہے تو تبھی اس کے احسان بھی یاد آتے ہیں یا جب احسان یاد کرے تو محسن کی شکل سامنے آ جائے توانسان مزید زیر احسان ہو تاہے۔ تو فرمایا کہ اللہ تعالی کا احسان سیہ ہے کہ ایسے طور سے عبادت کرو کہ گویا خدا تعالیٰ کو دیکھ رہے ہو اور در حقیقت خداتعالی کی اطاعت کرنے والے ہو۔ فرمایا کہ)"...خداتعالی کی اطاعت کرنے والے در حقیقت تین قسم پر منقسم ہیں۔ اوّل وہ لوگ جو بباعث مجوبیت اور رویت اسباب کے احسان الٰہی کا احجی طرح ملاحظہ نہیں کرتے۔"(یعنی اللہ تعالیٰ تو پر دے میں ہے ظاہر میں نہیں کہ انسانی شکل میں نظر آ جائے اور دنیاوی اسباب جوہیں وہ نظر آرہے ہوتے ہیں ان کاعلم بھی ہو تاہے اور انہیں محسوس بھی انسان کر تاہے۔ پھر جب دنیاوی چیزیں سامنے نظر آرہی ہوں تو یہ احساس نہیں رہتا کہ ان اسباب کو پیدا کرنے

(الحجرات:8) ـ يعنی خدا نے تمهارا محبوب ايمان کو بنا ديا۔ اور اس کو تمهارے دلوں ميں آراستہ کر ديا اور پھر فرمايا۔ إنَّ الله يَأْمُرُ بِالْعَدُلُ تَمهارے دلوں ميں آراستہ کر ديا اور پھر فرمايا۔ إنَّ الله يَأْمُرُ بِالْعَدُلُ وَأَلاِحْسَانِ وَأَيْتَائِ فِي الْقُرْبُ (النحل: 91) يہ آيت حق الله اور حق العباد پر مشتل ہے اور اس ميں کمال بلاغت بيہ که دونوں پہلو پر الله تعالیٰ نے اس کو قائم کيا ہے۔ ... فرمايا که "... حق العباد کا پہلو تو ہم ذکر کر چکے ہيں ... "

اصل میں بیہ جس کتاب کاحوالہ دیا جارہاہے وہ نورالقر آن نمبر 2 ہے۔ اس میں آپ نے تفصیل سے ذکر فرمایا ہے۔ بہر حال اس میں پہلے حق العباد کاجو آپ نے ذکر فرمایااس میں آپ نے وضاحت فرمائی ہے کہ وہ یہ ہیں کہ موہمن کافر پر بھی شفقت کرے یہ حق العباد ہے اور گہرائی میں جاکراگر اس کی جمدر دی کی ضرورت ہو توضر ور کرے۔اس کی جسمانی اور روحانی بیاریوں کا غمگسار ہو۔ یعنی جاہے وہ کا فرہی ہے اگر اس کو کسی قسم کی بیاری ہے۔ چاہے وہ روحانی بیاری ہے تو اس کے لئے عمگسار ہو۔اور یہ ہیں حقوق العباد۔ یہاں اس بات کا بھی جواب آگیا کہ کافر سے محبت کس طرح ہو؟ بعض لوگ اعتراض کر دیتے ہیں کہ ہم کہتے ہیں Love for all ۔ بیہ کس طرح ہوسکتی ہے؟ تو فرمایا کہ اس کی جمدر دی اس کی اصلاح کرنا، اس کی ضرورت کو پورا کرنااس سے محبت ہے نہ کہ محبت میں آکر کافر کی کافرانہ ہاتوں اور اس کے دین کو اختیار کر لینا۔ ایک مؤمن سے جو محبت ہے اگر وہ حقیقی موہمن ہے تواس سے محبت پیرہے کہ اس کی جواچھی عادات ہیں،اس میں جو نیکیاں ہیں ان کواختیار کرنااور اگراس میں کوئی برائیاں ہیں تواس کو دین کے حوالے سے ان کو سمجھانا۔ لیکن جو عام انسانی جمدردی ہے وہ ہر ایک کے لئے اس سے محبت ہے۔ محبت کا بیہ مطلب نہیں ہے کہ ہر ایک کی جو ذاتی برائیاں، عادات ہیں ان کو اپنالیا جائے کہ ہمیں اس سے بڑی محبت ہے۔ پھر حقوق العباد میں بھی آپ نے فرمایا کہ بھوکوں کو کھاناکھلانا،غلاموں کو آزاد کرنا، قرضد اروں کے قرض ادا کرنا، جو زیر بار میں ان کا بار اٹھانا۔ پھر بہ کہ عدل کا بھی اس میں، حقوق العباد میں ذکر آگیا، کہ عدل سے بڑھ کر پھر احسان کرو۔ اور احسان بیہ ہے کہ بلا تخصیص مذہب وملت ہر ایک ہے کر واوریہی حقوق العباد ہیں اور بیہ ان لو گوں کے حق ہیں جو ایک انسان کے لئے اس کی محبت میں ایک

والی بھی کوئی ہستی ہے اور وہ خداہے۔اس لئے ان دنیاوی چیزوں سے ایک انسان زیادہ محبت کرنے لگ جاتا ہے۔ پھر فرمایا کہ تین قشم پر بدچیزیں ہیں یہلے وہ لوگ ہیں جو ملاحظہ نہیں کرتے، اللہ تعالیٰ کے احسانات کو اچھی طرح نہیں دیکھتے اور وجہ کیاہے کہ وہ پر دے میں ہے اور دوسرے اساب جوہیں وہ سامنے نظر آرہے ہوتے ہیں۔ پھر فرماتے ہیں کہ)اور نہ وہ جوش ان میں پیداہو تاہے جو احسان کی عظمتوں پر نظر ڈال کرپیداہوا کر تاہے اور نہ وہ محبت ان میں حرکت کرتی ہے جو محسن کی عنایات عظیمہ کا تصور کر کے جنبش میں آیا کرتی ہے بلکہ صرف ایک اجمالی نظرسے خدا تعالی کے حقوق خالقية وغيره كوتسليم كرليتے ہيں...'(الله كااحسان نہيں مانتے ليكن بہر حال مجموعی طور پر کیونکہ ایک ایمان ہو تاہے، یہ دعویٰ ہو تاہے کہ ہم مسلمان ہیں اس لئے اللہ تعالیٰ کاجوحق ہے یااس کے مخلوق ہونے کاجوحق ہے وہ تسلیم کر لیتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے ہمیں پیدا کیا) فرمایا کہ "...اور احسان الہی کی ان تفصیلات کو جن پر ایک باریک نظر ڈالنااس حقیقی محسن کو نظر کے سامنے لے آتا ہے ہر گزمشاہدہ نہیں کرتے "(عمومی طور پر تو کہہ دیتے ہیں کہ ہم خدا تعالیٰ کو مانتے ہیں۔ خدا تعالیٰ سے محبت ہے لیکن ہر فائدہ جو وہ اُٹھارہے ہوتے ہیں اس فائدہ کے اُٹھاتے ہوئے اللہ تعالیٰ کے احسان کوسامنے نہیں رکھتے بلکہ دنیاوی فائدوں کو، دنیاوی اسباب کوسامنے ر کھ رہے ہوتے ہیں۔ فرمایا وجہ کیاہے اس کی ؟ "... کیونکہ اسباب پرستی کا گر دوغبار مُسبّب حقیقی کا پوراچېره دیکھنے سے روک دیتا ہے "(کیونکه ظاہری طور پر جو اسباب ہیں جن سے انسان فائدہ اُٹھار ہاہو تاہے ، انہوں نے اس طرح ڈھانک لیاہو تاہے کہ خدا تعالی جو اِن سب اسباب کو پیدا کرنے والا ہے اس کا چیرہ نظر نہیں آتا۔ پھر کیونکہ اسباب پرستی ہے اس لئے مسبب حقیقی کا بوراچېره د مکینے سے پیر پیر روک دیتی ہے)"اس لئے ان کووہ صاف نظر میسر نہیں آتی جس سے کامل طوریر معطی حقیقی کا جمال مشاہدہ كريكتے۔"وہ جو ہرچيز عطاكرنے والاہے اصل ميں تو حقیقی طور پر وہی ہے جو ہر چیز دینے والا ہے اس کی جو خوبصورتی ہے اس کا جو حسن ہے وہ ہمارے سامنے نہیں آتا۔ تو فرمایا کہ "سوان کی ناقص معرفت رعایت اسباب کی کدورت سے ملی ہوئی ہوتی ہے اور بوجہ اس کے جو وہ خداکے احسانات کو اچھی طرح دیکھ نہیں سکتے خود بھی اس کی طرف وہ التفات نہیں کرتے جو احسانات کے مشاہدہ کے وقت کرنی پڑتی ہے جس سے محسن

کی شکل نظر کے سامنے آ جاتی ہے بلکہ ان کی معرفت ایک د ھندلی سی ہوتی ہے۔ وجہ بیر کہ وہ کچھ تو اپنی مختوں اور اپنے اسباب پر بھروسہ رکھتے ہیں اور کچھ تکلف کے طور پر ہیہ بھی مانتے ہیں کہ خدا تعالیٰ کا حق خالقیت اور رزاقیت ہمارے سریر واجب ہے اور چونکہ خدا تعالی انسان کو اس کے وسعت فہم سے زیادہ تکلیف نہیں دیتااس لئے ان سے جب تک کہ وہ اس حالت میں ہیں یہی چاہتا ہے کہ اس کے حقوق کا شکر ادا کریں اور آیت اِنَّ اللَّهُ يَأُمُو بِالْعَدُلِ (النحل: 91) میں عدل سے مرادیمی اطاعت برعایت عدل ہے۔" (چونکہ ان کو بوری طرح علم نہیں، صرف الله تعالیٰ کی خالقیت اور اس کے رازق ہونے کا چاہے وہ زبانی ہو اظہار کر رہے ہوتے ہیں۔ اس لئے اللہ تعالی بھی ان کی اسی حالت کو سامنے رکھتے ہوئے جتنا جتنا بھی شکر وہ ادا کر رہے ہیں اور بیہ اللہ تعالیٰ کے عدل کا بھی تقاضاہے کہ وہ اس کو اتناہی ان کے لئے کافی سمجھے اور وہ بھی یہی سمجھتے ہیں کہ ہم نے اللہ تعالیٰ کی خاطر کافی کچھ کر لیا) فرمایا کہ ''... مگر اس سے بڑھ کر ایک اور مرتبہ انسان کی معرفت کاہے اور وہ بیر ہے کہ جبیبا کہ ہم ابھی بیان کر چکے ہیں انسان کی نظر رویت اسباب سے بالکل پاک اور منز ہ ہو کر خدا تعالیٰ کے فضل اور احسان کے ہاتھ کو دیکھ لیتی ہے اور اس مرتبہیر انسان اسباب کے تجابوں سے بالکل باہر آجاتا ہے اور بیہ مقولہ کہ مثلاً میری اپنی ہی آبیا ثی سے میری کھتی ہوئی اور یامیرے اپنے ہی بازوسے سے کامیابی مجھے ہوئی یازید کی مہر بانی سے فلاں مطلب میر ایوراہوا اور بکر کی خر گیری سے میں تباہی سے نے گیا یہ تمام باتیں ہے اور باطل معلوم ہونے لگتی ہیں اور ایک ہی ہستی اور ایک ہی قدرت اور ایک ہی محسن اور ایک ہی ہاتھ نظر آتاہے۔ تب انسان ایک صاف نظر سے جس کے ساتھ ایک ذرہ شرک فی الاسباب کی گر دوغبار نہیں خدا تعالیٰ کے احسانوں کو دیکھتاہے اور یہ رویت اس قسم کی صاف اور یقینی ہوتی ہے کہ وہ ایسے محسن کی عبادت کرنے کے وقت اس کوغائب نہیں سمجھتا بلکہ یقیناً اس کو حاضر خیال کرکے اس کی عبادت کرتا ہے اور اس عبادت کا نام قرآن شریف میں اِخسان ہے۔ اور صحیح بخاری اور مسلم میں خود آنحضرت صلی الله علیه وسلم نے احسان کے بہی معنی بیان فرمائے ہیں۔

اور اس درجہ کے بعد ایک اور درجہ ہے جس کا نام ایُٹاکُ ذِی القُرْ کی ہے اور تفصیل اس کی ہیہ ہے کہ جب انسان ایک مدت تک احسانات

الہی کو بلا شرکت اسباب دیکھتارہے اور اس کو حاضر اور بلاواسطہ محسن سمجھ کراس کی عبادت کر تارہے تواس تصور اور تخیل کا آخری متیجہ یہ ہو گا کہ ایک ذاتی محبت اس کو جناب الہی کی نسبت پیدا ہو جائے گی۔ کیونکہ متواتر احسانات کا دائمی ملاحظہ بالضرورت شخص ممنون کے دل میں یہ اثریپیدا کرتا ہے"(یعنی اس شخص کے دل میں جس پر احسان کیا جائے یہ اثر پیدا کر تا ہے)'دکہ وہ رفتہ رفتہ اس شخص کی ذاتی محبت سے بھر جاتا ہے جس کے غیر محدود احسانات اس پر محیط ہوگئے۔ پس اس صورت میں وہ صرف احسانات کے نصور سے اس کی عبادت نہیں کر تابلکہ اس کی ذاتی محبت اس کے دل میں بیٹھ جاتی ہے حبیبا کہ بچہ کو ایک ذاتی محبت اپنی ماں سے ہوتی ہے۔ پس اس مرتبہ پر وہ عبادت کے وقت صرف خدا تعالیٰ کو دیکھا ہی نہیں بلکہ دیکھ کرسیجے عشاق کی طرح لذت بھی اٹھا تاہے اور تمام اغراض نفسانی معدوم ہو کر ذاتی محبت اس کی اندر پیدا ہو جاتی ہے اور یہ وہ مرتبہ ہے جس کو خدا تعالی نے لفظ ایتائ ذی القربی سے تعبیر کیاہے اور اسی کی طرف خدا تعالى نے اس آيت ميں اشاره كيا ہے فَاذْكُرُوْا اللَّهَ كَذِكْرِكُمْ ابَاِّيَّ كُمُ أَوْاَشَدَّ ذِكْمًا (البقرة: 201) غرض آيت إنَّ الله يَأْمُرُ بِالْعَدُلَ وَالإحْسَانِ وَإِنْتَايَ ذِي الْقُرْنِي (النحل: 91) كى يد تفسر ب اور اس ميں خدا تعالیٰ نے تینوں مرتبے انسانی معرفت کے بیان کر دیئے اور تیسرے مرتبہ کو محبت ذاتی کا مرتبہ قرار دیا اور بیہ وہ مرتبہ ہے جس میں تمام اغراض نفسانی جل جاتے ہیں اور دل ایسا محبت سے بھر جاتا ہے جیسا کہ ایک شیشہ عطرسے بھراہواہو تاہے اس مرتبہ کی طرف اشارہ اس آیت میں ہے وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَّشْهِى نَفْسَهُ ابْتِغَائَ مَرْضَاتِ اللَّهِ وَاللَّهُ رَوُّوْنٌ بِالْعِبَادِ (البقرة: 208) \_ يعنى بعض مومن لو گوں ميں سے وہ بھی ہیں کہ اپنی جانبیں رضاء الہی کے عوض میں چے دیتے ہیں اور خداایسوں ہی ير مبربان ہے۔ اور پھر فرمايابلىٰ مَنْ اَسْلَمَ وَجُهَدُ مِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ فَلَدُ أَجُرُهُ عِنْدُ رَبِّهِ وَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَ رَلاهُمْ يَحْزَنُونَ (البقرة:113)\_يعنى وہ لوگ نجات یافتہ ہیں جو خدا کو اپنا وجو د حوالہ کر دیں اور اس کی نعمتوں کے تصور سے اس طور سے اس کی عبادت کریں کہ گویااس کو دیکھ رہے ہیں۔ سوایسے لوگ خدا کے پاس سے اجریاتے ہیں اور نہ ان کو پکھ خوف ہے اور نہ وے کچھ غم کرتے ہیں لیعنی ان کا متر عاضد ااور خدا کی محبت ہو جاتی ہے اور خداکے پاس کی نعمتیں ان کا اجر ہو تاہے اور پھر ایک جگہ فرمایا۔

يُطْعِمُونَ الطَّعَامَ عَلىٰ حُبِّهِ مِسْكِيْنَا وَيَتِيْمًا وَآسِيْرًا إِنَّمَا نُطُعِمُكُمْ لِوَجُهِ الله لا زُرِيْهُ مِنْكُمْ جَزَآئَ وَ لا شَكُورًا (الدهر:9-10) "ليني مومن وه ہیں جو خدا کی محبت سے مسکینوں اور یتیموں اور قیدیوں کوروٹی کھلاتے ہیں اور کہتے ہیں کہ اس روٹی کھلانے سے تم سے کوئی بدلہ اور شکر گذاری نہیں چاہتے اور نہ ہماری کچھ غرض ہے ان تمام خدمات سے صرف خدا کا چرہ ہمارامطلب ہے۔اب سوچناچاہئے کہ ان تمام آیات سے کس قدر صاف طور پر معلوم ہو تاہے کہ قر آن شریف نے اعلیٰ طبقہ عبادت الٰہی اور اعمال صالحہ کا یہی رکھاہے کہ محبت الہی اور رضاء الہی کی طلب سیجے دل سے ظہور میں آوے۔...خداتعالی نے تواس دین کانام اسلام اس غرض سے رکھاہے کہ تاانسان خدا تعالیٰ کی عبادت نفسانی اغراض سے نہیں بلکہ طبعی جوش سے کرے (خدا تعالیٰ کی عبادت نفسانی اغراض سے نہیں، ضرور تیں یوری کرنے کے لئے عبادت نہیں کرنی بلکہ طبعی جوش سے کرے) کیونکہ اسلام تمام اغراض کے جیموڑ دینے کے بعد رضابقضا کانام ہے۔ دنیامیں بجز اسلام ایسا کوئی مذہب نہیں جس کے یہ مقاصد ہوں۔ بے شک خدا تعالیٰ نے اپنی رحت جتلانے کے لئے مومنوں کو انواع اقسام کی نعمتوں کے وعدے دیئے ہیں مگر مومنوں کوجواعلی مقام کے خواہش مند ہیں یہی تعلیم دی ہے کہ وہ محبت ذاتی سے خداتعالی کی عبادت کریں۔"

(نورالقر آن نمبر 2روحانی خزائن جلد 9 صفحہ 436 تا 441)

### خداتعالی سے پاک اور کامل تعلق رکھنے والے ہمیشہ استغفار میں مشغول رہتے ہیں۔

اصل عبادت وہی ہے جو محبت ذاتی سے ہونہ کہ کسی فائدے کے لئے۔ پھر ایک جگہ سچی محبت کی علامت بیان فرماتے ہوئے آپ فرماتے ہیں کہ

"...محبت عجیب چیز ہے۔اس کی آگ گناہوں کی آگ کو جلاتی اور معصیت کے شعلے کو تجسم کر دیتی ہے۔ سیجی اور ذاتی اور کامل محبت کے ساتھ عذاب جمع ہو ہی نہیں سکتااور سچی محبت کے علامات میں سے ایک بیہ مجھی ہے کہ اس کی فطرت میں یہ بات منقوش ہوتی ہے کہ اپنے محبوب کے قطع تعلق کا اُس کو نہایت خوف ہو تا ہے اور ایک اد نی سے اد نی تصور کے ساتھ اپنے تنین ہلاک شدہ سمجھتاہے اور اپنے محبوب کی مخالفت کو اپنے لئے ایک زہر خیال کر تاہے اور نیز اپنے محبوب کے وصال کے یانے کے لئے نہایت بے تاب رہتاہے اور بُعداور دُوری کے صدمہ سے ایبا گداز ہو تاہے کہ بس مرہی جاتا ہے۔اس لئے وہ صرف ان باتوں کو گناہ نہیں سمجھتا کہ جوعوام سمجھتے ہیں کہ قتل نہ کر۔خون نہ کر۔ زنانہ کر۔ چوری نہ کر۔ جھوٹی گواہی نہ دے۔ بلکہ وہ ایک ادنیٰ غفلت کو اور ادنیٰ التفات کو جو خدا کو چھوڑ کر غیر کی طرف کی جائے ایک کبیرہ گناہ خیال کر تاہے۔ اس لئے اینے محبوب ازلی کی جناب میں دوام استغفار اس کا ورد ہو تا ہے۔" (با قاعد گی سے استغفار کرتا رہتا ہے)"اور چونکہ اس بات پر اس کی فطرت راضی نہیں ہوتی کہ وہ کسی وقت بھی خدا تعالیٰ سے الگ رہے اس لئے بشریت کے تقاضا سے ایک ذرّہ غفلت بھی اگر صادر ہو تواس کوایک پہاڑی طرح گناہ سمجھتا ہے۔ یہی جمید ہے کہ خدا تعالیٰ سے پاک اور کامل تعلق رکھنے والے ہمیشہ استغفار میں مشغول رہتے ہیں کیونکہ پیر محبت کا تقاضاہے کہ ایک محب صادق کو ہمیشہ یہ فکر لگی رہتی ہے کہ اس کا محبوب اس پر ناراض نہ ہو جائے اور چونکہ اس کے دل میں ایک پیاس لگادی جاتی ہے کہ خداکامل طور پر اس سے راضی ہواس لئے اگر خدا تعالیٰ یہ بھی کھے کہ میں تجھ سے راضی ہوں تب بھی وہ اس قدر پر صبر نہیں کر سکتا کیونکہ جیسا کہ شر اب کے دَور کے وقت ایک شر اب پینے والا ہر دم ایک مرتبہ پی کر پھر دوسری مرتبہ مانگتا ہے۔ اسی طرح جب انسان کے اندر محبت کا چشمہ جوش مارتاہے تووہ محبت طبعاً میہ تقاضا کرتی ہے کہ زیادہ سے زیادہ خدا تعالیٰ کی رضاحاصل ہو۔..." (اگر اللہ تعالیٰ نے کہہ دیامیں راضی ہوں تو بیٹھ نہیں جانا بلکہ اللہ تعالیٰ کی رضا کی اطلاع ہونا اس شخص کو مزید استغفار میں اور عباد توں میں مائل کرتی ہے اور بجالانے کی طرف توجہ دلاتی ہے) فرمایا" یپ محبت کی کثرت کی وجہ سے استغفار کی بھی کثرت ہوتی ہے۔ یمی وجہ ہے کہ خدا سے کامل طور پر پیار کرنے والے ہر دم اور ہر لحظہ

استغفار کو اپنا ور در کھتے ہیں۔ اور سب سے بڑھ کر معصوم کی یہی نشانی ہے کہ وہ سب سے زیادہ استغفار میں مشغول رہے۔ اور استغفار کے حقیقی معنی یہ ہیں کہ ہر ایک لغزش اور قصور جو بوجہ ضعف بشریت انسان سے صادر ہوسکتی ہے اس امکانی کمزوری کو دور کرنے کے لئے خداسے مد دما نگی جائے تا خدا کے فضل سے وہ کمزوری ظہور میں نہ آوے۔ اور مستور و مخفی رہے۔" (چھیی رہے کمزوری۔ ظاہر نہ ہو)" پھر بعد اس کے استغفار کے معنی عام لو گوں کے لئے وسیع کئے گئے اور پیر امر بھی استغفار میں داخل ہوا کہ جو کچھ لغزش اور قصور صادر ہو چکا خدا تعالیٰ اس کے بدنتائج اور زہر ملی تا ثیر وں سے دنیااور آخرت میں محفوظ رکھے۔ پس نجات حقیقی کا سرچشمہ محبت ذاتی خدائے عزّوجل کی ہے جو عجزو نیاز اور دائی استغفار کے ذریعہ سے خداتعالی کی محبت کواپنی طرف تھینچتی ہے۔ اور جب انسان کمال درجہ تک اپنی محبت کو بہنجاتا ہے اور محبت کی آگ سے اپنے جذبات نفسانیت کو جلادیتا ہے تب یکد فعہ ایک شعلہ کی طرح خداتعالیٰ کی محبت جو خداتعالیٰ اس سے کر تاہے اس کے دل پر گرتی ہے اور اس کو سفلی زندگی کے گندوں سے باہر لے آتی ہے اور خدائے ٹی وقیوم کی پاکیز گی کارنگ اس کے نفس پرچڑھ جاتا ہے بلکہ تمام صفاتِ الہید سے طلی طور پر اس کو حصّہ ملتا ہے۔ تب وہ تجلیات الہید کامظہر ہوجاتا ہے اور جو کچھ ربوبیت کے ازلی خزانہ میں مکتوم ومستور ہے" (چھیا ہوا ہے)"اس کے ذریعہ سے وہ اسرار دنیامیں ظاہر ہوتے ہیں۔ چونکہ وہ خداجس نے اس دنیا کو پیدا کیا ہے بخیل نہیں ہے بلکہ اس کے فیوض دائی ہیں اور اس کے اساء اور صفات کبھی معطّل نہیں ہو سکتے۔

(چشمه مسیحی روحانی خزائن جلد 20صفحه 380–378)

پھر اس بات کی وضاحت فرماتے ہوئے کہ گناہوں کو دور کرنا اور اعمال صالحہ بجالانا بغیر خدا تعالیٰ کی محبت کے ممکن نہیں۔ آپ فرماتے ہیں کہ

"……گناہ در حقیقت ایک ایساز ہرہے جو اس وقت پیدا ہو تاہے کہ جب انسان خداکی اطاعت اور خداکی پرجوش محبت اور محبانہ یاد الہی سے محروم اور بے نصیب ہو۔ اور جیسا کہ ایک در خت جب زمین سے اکھڑ جائے اور پانی چو سنے کے قابل نہ رہے تو وہ دن بدن خشک ہونے لگتا ہے اور اس کی تمام سر سبزی برباد ہو جاتی ہے۔ یہی حال اس انسان کا ہو تاہے اور اس کی تمام سر سبزی برباد ہو جاتی ہے۔ یہی حال اس انسان کا ہو تاہے

جس کادل خدا کی محبت سے اکھڑ اہو اہو تاہے۔ پس خشکی کی طرح گناہ اس پر غلبہ کرتا ہے سواس خشکی کا علاج خدا کے قانون قدرت میں تین طور سے ہے۔ (۱) ایک محبت (۲) استغفار جس کے معنے ہیں دبانے اور ڈھا نکنے کی خواہش۔ کیونکہ جب تک مٹی میں در خت کی جڑ جمی رہے تب تک وہ سر سبزی کا امید وار ہو تا ہے۔ (۳) تیسر اعلاج تو ہہ ہے۔ یعنی زندگی کا پانی تھنچنے کے لئے تذلل کے ساتھ خدا کی طرف پھر نااور اس سے اپنے تنیک نزدیک کرنا اور معصیت کے حجاب سے اعمال صالحہ کے ساتھ اپنے تنیک ماہم فاکنا۔ "تیک ماہم زکالنا۔"

لیعنی گناہوں کا جو پر دہ پڑا ہواہے اس کو دور کرنے کے لئے اعمال صالحہ کی ضرورت ہے اور اعمال صالحہ بجالانے کے لئے جو اس پر دے کو دور کر دیں جیسا کہ میں خطبات میں چند ماہ پہلے یا چند ہفتوں پہلے بھی بیان کر چکاہوں کہ ان کے لئے پھر قوت ارادی اور علم کا پیداہو نااور قوت عملی کی ضرورت ہے، تبھی ہے جاب دور ہوتے ہیں اور اعمال صالحہ کرنے کی توفیق ملتی ہے اور پھر ان برائیوں سے انسان باہر آتا ہے۔

فرمایا: ".....اور توبه صرف زبان سے نہیں ہے بلکہ توبہ کا کمال اعمال صالحہ کے ساتھ ہے۔" (کہ زبان سے توبہ کہنا کوئی ضروری نہیں بلکہ توبہ اسی وقت ہے، بہہ توبہ اسی وقت مکمل ہو گی،اسی وقت توبہ سمجھی جائے گی جب انمال صالحه بھی ساتھ ساتھ بجالائے جارہے ہوں)"تمام نیکیاں توبہ کی پنجیل کے لئے ہیں کیونکہ سب سے مطلب میر ہے کہ ہم خداسے نزدیک ہو جائیں۔ دعا بھی توبہ ہے کیونکہ اس سے بھی ہم خدا کا قرب ڈھونڈتے ہیں۔ اسی لئے خدانے انسان کی جان کو پیدا کر کے اس کا نام روح رکھا۔ کیونکہ اس کی حقیقی راحت اور آرام خدا کے اقرار اور اسکی محبت اور اسکی اطاعت میں ہے۔ اور اس کا نام نفس رکھا کیونکہ وہ خداہے اتّحادیپیدا کرنیوالا ہے..."(روح اس لئے رکھا کہ اس کو خدا کی محبت میں راحت ملتی ہے اس کو اور نفس اس لئے کہ نفس میں خدا تعالیٰ سے جڑنے کی صلاحیت ہے۔ یہ نکتہ آئ نے بیان فرمایا کہ خدانے انسان کی جان کو پیدا کرکے اس کانام اس لئے روح رکھا کیونکہ اس کی حقیقی راحت اور آرام خداکے اقرار اور اس کی محبت اور اس کی اطاعت میں ہے۔روح کی راحت اسی میں ہے کہ اللہ تعالیٰ کی محبت میں انسان فنا ہو جائے اس کے احکامات کی پابندی کرے، اطاعت کرے۔ نفس اس لئے رکھا کیونکہ وہ خداسے

اتحاد پیدا کرنے والا ہے یعنی خدا تعالیٰ کے ساتھ جڑنے کی اس میں صلاحیت موجود ہے) فرمایا کہ "... خداسے دل لگانااییا ہو تاہے جبیبا کہ باغ میں وہ درخت ہو تاہے جو باغ کی زمین سے خوب پیوستہ ہو تاہے۔ یہی انسان کا جنت ہے۔ اور جس طرح درخت زمین کے پانی کو چوستا اور اپنے اندر کھینجتااور اس سے اینے زہر یلے بخارات باہر نکالتاہے اس طرح انسان کے دل کی حالت ہوتی ہے کہ وہ خدا کی محبت کا یانی چوس کر زہر یلے مواد کے نکالنے پر قوت یا تاہے اور بڑی آسانی سے اُن مواد کو د فع کر تاہے۔ اور خدا میں ہو کریاک نشوونمایاتا جاتا ہے۔ اور بہت پھیلتا اور خوشنما سرسبزي د كھلاتا اور اچھ كھل لاتا ہے۔ مگر جو خدا ميں پيوستہ نہيں وہ نشوونمادينے والے ياني كو چوس نہيں سكتا اس لئے دم بدم خشك ہو تا چلا جاتا ہے۔ آخریتے بھی گر جاتے ہیں اور خشک اور بدشکل ٹہنیاں رہ جاتی ہیں۔ پس چونکہ گناہ کی خشکی بے تعلقی سے پیدا ہوتی ہے اس لئے اس خشکی کے دور کرنے کے لئے سیدھاعلاج مستکم تعلق ہے۔"(اپنامضبوط تعلق الله تعالیٰ سے پیدا کرو تبھی یہ خشکی دور ہوگی۔ نہیں تو سوکھ ہوئے درخت کی طرح انسان روحانی لحاظ سے بالکل ختم ہو جاتا ہے۔ فرمایا کہ) "جس پر قانون قدرت گواہی دیتاہے۔اسی کی طرف اللہ جل شانہ اشارہ مَّرْضِيَّةً فَادْخُيل فِي عِبَادِي وَادْخُيل جَنَّتِي -(الْفِر 31-28) يعنى اك وہ نفس جو خداہے آرام یافتہ ہے اپنے رب کی طرف واپس چلا آ۔ وہ تجھ سے راضی اور تو اس سے راضی۔ پس میرے بندوں میں داخل ہو جا اور میرے بہشت کے اندر آ..." فرمایا کہ "... غرض گناہ کے دور کرنے کا علاج صرف خدا کی محبت اور عشق ہے۔لہذاوہ تمام اعمال صالحہ جو محبت اور عشق کے سرچشمہ سے نکلتے ہیں گناہ کی آگ پریانی چھڑ کتے ہیں کیونکہ انسان خدا کیلئے نیک کام کر کے اپنی محبت پر مہر لگا تاہے۔ خدا کو اس طرح یر مان لینا که اس کو ہر ایک چیز پر مقدم رکھنا یہاں تک که اپنی جان پر بھی۔ یہ وہ پہلا مرتبہ محبت ہے جو درخت کی اس حالت سے مثابہ ہے جبکہ وہ زمین میں لگایا جاتا ہے۔اور پھر دوسر امریتبہ استغفار جس سے یہ مطلب ہے کہ خداہے الگ ہو کر انسانی وجو د کا پر دہ نہ کھل جائے۔ اور پیر مرتبہ در خت کی اس حالت سے مشابہ ہے جبکہ وہ زور کر کے پورے طوریر اپنی جڑز مین میں قائم کرلیتاہے اور پھر تیسر امریبہ توبہ جواس حالت کے مشابہ

ہے کہ جب درخت اپنی جڑیں پانی سے قریب کر کے بچپہ کی طرح اس کو چوستا ہے۔ غرض گناہ کی فلاسفی یہی ہے کہ وہ خداسے جداہو کر پیداہو تا ہے۔ لہٰذااس کا دور کرنا خدا کے تعلق سے وابستہ ہے۔ پس وہ کیسے نادان لوگ ہیں جو کسی کی خو دکشی کو گناہ کاعلاج کہتے ہیں۔"

(سراج الدین عیسائی کے چار سوالوں کا جو اب روحانی خزائن۔ جلد 12 صفحہ 338 تا (330)

پھر اللہ تعالیٰ کے قرب پانے کے ذریعہ کا ذکر فرماتے ہوئے آپ ایک جگہ فرماتے ہیں۔

"قر آن شریف اس تعلیم کو پیش کر تاہے جس کے ذریعہ سے اور جس پر عمل کرنے سے اسی دنیامیں دیدارِ الہی میسر آسکتاہے۔ جبیبا کہ وه فرما تا ٢- مَنْ كَانَ يَرْجُوا لِقَانَى رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلاً صَالِحاً وَّلا يُشْمِكُ بعِبَا وَقِ رَبِّهِ أَحَدًا (الكهف 111) يعنى جو شخص حابتا ہے كه إسى دنيا ميں اس خدا کا دیدار نصیب ہو جائے جو حقیقی خدااور پیدا کنندہ ہے۔ پس چاہئے کہ وہ ایسے نیک عمل کرے جن میں کسی قشم کا فساد نہ ہو۔ یعنی عمل اس کے نہ لو گوں کے دکھلانے کے لئے ہوں نہ ان کی وجہ سے دل میں تکبر پیدا ہو کہ میں ابیاہوں اور ابیاہوں اور نہ وہ عمل ناقص اور ناتمام ہوں اور نہ ان میں کوئی ایس بربو ہو جو محبت ذاتی کے برخلاف ہو بلکہ حاہے کہ صدق اور وفاداری سے بھرے ہوئے ہوں اور ساتھ اس کے بیہ بھی جاہئے کہ ہر ایک قسم کے شرک سے پر ہیز ہو۔ نہ سورج نہ جاند نہ آسان کے ستارے نہ ہوانہ آگ نہ یانی نہ کوئی اور زمین کی چیز معبود تھہر ائی جائے اور نہ دنیا کے اسباب کو الیم عزت دی جائے اور ایساان پر بھروسہ کیا جائے کہ گویاوہ خداکے شریک ہیں اور نہ اپنی ہمت اور کو شش کو پچھ چیز سمجھا جائے کہ بیر بھی شرک کے قسموں میں سے ایک قسم ہے بلکہ سب کچھ کر کے بیر سمجھا جائے کہ ہم نے کچھ نہیں کیا۔ اور نہ اپنے علم پر کوئی غرور کیا جائے اور نه این عمل پر کوئی ناز۔ بلکہ اینے تنین فی الحقیقت جاہل سمجھیں اور کاہل سمجھیں اور خدا تعالیٰ کے آسانہ پر ہر ایک وقت روح گری رہے اور دعاؤں کے ساتھ اس کے فیض کو اپنی طرف کھینچا جائے اور اس شخص کی طرح ہو جائیں کہ جو سخت پیاسا اور بے دست ویاہے اور اس کے سامنے ایک چشمہ نمودار ہواہے نہایت صافی اور شیریں۔ پس اس نے افتاں و

خیز ال بهر حال اپنے تئیں اس چشمه تک پہنچا دیا اور اپنی لبوں کو اس چشمه پرر کھ دیا اور علیحدہ نه ہواجب تک سیر اب نه ہوا۔" (لیکچر لاہور روحانی خزائن جلد 20 صفحہ 154)

پھر محبت الہی کے معیار کاذ کر فرماتے ہوئے فرماتے ہیں کہ

"اگریہ معلوم کرلو کہ تم میں ایک عاشق صادق کی سی محبت ہے جس طرح وہ اس کے ہجر میں ، اس کے فراق میں بھو کا مرتاہے پیاس سہتا ہے نہ کھانے کی ہوش نہ یانی کی پر واہ۔نہ اپنے تن بدن کی کچھ خبر اسی طرح تم بھی خدا کی محبت میں ایسے محو ہو جاؤ کہ تمہارا وجو د ہی در میان سے گم ہو جاوے پھر اگر ایسے تعلق میں انسان مر بھی جاوے تو بڑا ہی خوش قسمت ہے۔ ہمیں تو ذاتی محبت سے کام ہے۔ نہ کشوف سے غرض نہ الہام کی پرواہ" (بدلوگ کہتے ہیں ناں کہ کشف ہوا یاالہام ہواہے۔ ذاتی محبت الله تعالیٰ سے ہو تووہ اصل چیز ہے۔ یہ نہیں کہ کتنے الہام ہوئے اور کتنے کشف آئے اور کتنی سجی خواہیں آئیں)" دیکھوایک شرالی شراب کے جام کے جام پیتا ہے اور لذّت اٹھا تاہے۔اسی طرح تم اس کی ذاتی محبت کے جام بھر بھر کے پیو۔ جس طرح وہ دریانوش ہو تاہے اسی طرح تم بھی مجھی سیر نہ ہونے والے بنو۔ جب تک انسان اس امر کو محسوس نہ کرلے کہ میں محبت کے ایسے درجہ کو پہنچ گیا ہوں کہ اب عاشق کہلا سکوں تب تک پیچیے ہر گزنہ ہے۔ قدم آگے ہی آگے رکھتا جاوے اور اس جام کو منہ سے نہ ہٹائے۔ اپنے آپ کو اس کے لیے بیقرار وشیدا ومضطرب بنالو۔ اگر اس درجہ تک نہیں پہنچ تو کوڑی کے کام کے نہیں۔ ایسی محبت ہو کہ خدا کی محبت کے مقابل پر کسی چیز کی پر واہ نہ ہو۔ نہ کسی قسم کی طمع کے مطیع بنو اور نه کسی قسم کے خوف کا تمہیں خوف ہو۔"

(ملفوظات جلد 3صفحه 134 مطبوعه ربوه)

پھر فرماتے ہی<u>ں</u>

"جب الله تعالیٰ سے بالکل راضی ہو جاوے اور کوئی شکوہ شکارت نہ رہے اس وقت محبت ذاتی پیدا ہو جاتی ہے۔ اور جب تک خداسے محبت ذاتی پیدا نہ ہو تو ایمان بڑے خطرے کی حالت میں ہے لیکن جب ذاتی محبت ہو جاتی ہے توانسان شیطان کے حملوں سے امن میں آجا تاہے۔ اس ذاتی محبت کو دعاسے حاصل کر ناچاہئے۔ جب تک یہ محبت پیدا نہ ہو انسان نفس امارہ کے نیچے رہتا ہے اور اس کے پنچہ میں گر فقار رہتا ہے اور

ایسے لوگ جو نفس امارہ کے نیچے ہیں ان کا قول ہے (پنجابی میں فرمایا کہ)

"ایہہ جہان مٹھااگلا کن ڈٹھا" (یعنی ہے جہان تو میٹھا میٹھا ہے اگلا جہاں پتا نہیں

آنا ہے کہ نہیں آنا، کون ساہم نے دیکھا ہے) "بے لوگ بڑی خطر ناک

حالت میں ہوتے ہیں اور لوّامہ والے ایک گھڑی میں ولی اور ایک گھڑی

میں شیطان ہو جاتے ہیں۔" (دو سری حالت لوامہ کی ہے۔ ان کی حالت یہ

ہے کہ ایک وقت میں تو ولی ہو جاتے ہیں اور دو سرے وقت میں شیطان

ہجی ہو جاتے ہیں۔ او پر نیچے حالت ہوتی ہے۔)" ان کا ایک رنگ نہیں رہتا

کو نکہ ان کی لڑائی نفس کے ساتھ شروع ہوتی ہے جس میں مجھی وہ غالب

اور مجھی مغلوب ہوتے ہیں تاہم ہے لوگ محل مدح میں ہوتے ہیں کیونکہ

اور مجھی مغلوب ہوتے ہیں تاہم ہے لوگ محل مدح میں ہوتے ہیں کیونکہ

اور خوفوں سے نکل کرامن کی جگہ میں جا پہنچے ہیں۔ وہ اس دارالامان میں

اور خوفوں سے نکل کرامن کی جگہ میں جا پہنچے ہیں۔ وہ اس دارالامان میں

ہوتے ہیں جہاں شیطان نہیں پہنچ سکا۔"

(ملفوظات جلد 3 صفحہ 508 مطبوعہ ربوہ)

پھر ایک موسمن کے عشق الہی کے معیار کے بارے میں فرمایا کہ "موسمن کارنگ عاشق کارنگ ہوتا ہے اور وہ اپنے عشق میں صادق ہو تاہے اور اپنے معثوق یعنی خداکے لیے کامل اخلاص اور محبت اور جان فد اکرنے والا جوش اینے اندرر کھتاہے اور تضرع اور ابتہال اور ثابت قدمی ہے اس کے حضور میں قائم ہو تاہے۔ دنیا کی کوئی لذت اس کے لیے لذت نہیں ہوتی۔ اس کی روح اسی عشق میں پرورش یاتی ہے۔ معثوق کی طرف سے استغناد کھے کروہ گھبر اتا نہیں۔اس طرف سے خامو ثی اور بے التفاتی بھی معلوم کر کے وہ مجھی ہمت نہیں ہارتا بلکہ ہمیشہ قدم آگے ہی ر کھتاہے اور درد دل زیادہ سے زیادہ پیدا کرتا جاتا ہے۔ان دونوں چیزوں کا ہوناضر وری ہے کہ مومن عاشق " (جوموئمن عاشق ہے) "کی طرف سے محبت الهي ميں يورااستغراق ہو۔" (موسمن عاشق بن كے محبت الهي ميں يوري طرح غرق ہو جائے اور)"عشق کمال ہو، محبت میں سچاجوش اور عہد عشق میں ثابت قدمی الیی کوٹ کوٹ کے بھری ہو کہ جس کو کوئی صدمہ جنبش میں نہ لاسکے "(جس کو کوئی صدمہ ہلانہ سکے)" اور معثوق کی طرف سے تبھی تبھی بے برواہی اور خاموشی ہو۔ درد دوقتم کا موجو د ہو۔ ایک تو وه جو الله تعالیٰ کی محبت کا در د ہو۔ دوسر اوہ جو کسی کی مصیبت پر دل میں در د

اٹھے اور خیر خواہی کے لیے اضطراب پیدا ہو۔ اور اس کی اعانت کے لیے چینی پیدا ہو۔ خدا تعالیٰ کی محبت کے لیے جو اخلاص اور در دہو تا ہے اور ثابت قدمی اس کے ساتھ ملی ہوئی ہوتی ہے وہ انسان کو بشریت سے الگ کر کے الو ہیت کے سابھ میں لاڈ التا ہے۔ جب تک اس کی حد تک در د اور عشق نہ پہنچ جائے کہ جس میں غیر اللہ سے محویت حاصل ہو جائے اس وقت انسان خطرات میں پڑار ہتا ہے۔ ان خطرات کا استیصال بغیر اس امر کے مشکل ہو تا ہے کہ انسان غیر اللہ سے بکلی منقطع ہو کر اس کا ہو جائے اور اس کی مفاوق کے لیے اور اس کی رضا میں داخل ہو نا بھی محال ہو تا ہے اور اس کی مخلوق کے لیے ایسا در د ہونا چاہئے جس طرح ایک نہایت ہی مہربان والدہ اپنے ناتواں پیار سے بچے کے لیے دل میں سچاجوش محبت رکھتی ہے۔"

(ملفوظات جلد 4 صفحه 32 مطبوعه ربوه)

یتی کہ اللہ تعالی کے غیر سے بالکل تعلق قطع کر لینا اور دوسرے اللہ تعالیٰ کی مخلوق کا در دمجی دل میں رکھنا چاہئے۔ بیراصل ہے جو ا یک صحیح موسمن کے دل میں ہو تاہے جو اللہ تعالیٰ کاعاشق ہو۔ پھر فرمایا: "الله تعالیٰ کے ساتھ ایسا تعلق قوی اور محبت صافی تب ہوسکتی ہے جب اس کی ہستی کا پیتہ لگے۔ دنیااس قشم کے شبہات کے ساتھ خراب ہوئی ہے۔ بہت سے تو کھلے طور پر دہر یہ ہو گئے ہیں اور بعض ایسے ہیں جو دہریہ تو نہیں ہوئے مگر ان کے رنگ میں رنگین ہیں اور اسی وجہ سے دین میں ست ہورہے ہیں۔ اس کاعلاج یہی ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ سے دعاکرتے رہیں تاان کی معرفت زیادہ ہواور صاد قوں کی صحبت میں رہیں جس سے وہ الله تعالیٰ کی قدرت اور تصرف کے تازہ بتازہ نشان دیکھتے رہیں۔ پھروہ جس طرح پر چاہے گا اور جس راہ سے چاہے گا معرفت بڑھادے گا اور بصيرت عطا کرے گا اور ثلج قلب ہو جائے گا''۔(یعنی دل تسلی پائے گا ) ہیہ بالکل پچ ہے کہ جس قدر اللہ تعالٰی کی ہستی اور اس کی عظمت پر ایمان ہو گا اسی قدر الله تعالی ہے محبت اور خوف ہو گاور نہ غفلت کے ایام میں جرائم یر دلیر ہو جائے گا۔ اللہ تعالیٰ سے محبت اور اس کی عظمت اور جبروت کا رعب اور خوف ہی دوالی چیزیں ہیں جن سے گناہ جل جاتے ہیں اور بیہ قاعدہ کی بات ہے کہ انسان جن اشیاء سے ڈر تاہے، پر ہیز کر تاہے۔ مثلاً جانتاہے کہ آگ جلادیت ہے اس لیے آگ میں ہاتھ نہیں ڈالٹا۔ یامثلاً اگر یہ علم ہو کہ فلاں جگہ سانپ ہے تو اس راستہ سے نہیں گذرے گا۔ اسی



طرح اگراس کو میہ یقین ہو جاوے کہ گناہ کا زہر اس کو ہلاک کر دیتاہے اور اللہ تعالیٰ کی عظمت سے ڈرے اور اس کو یقین ہو کہ وہ گناہ کو نالپند کر تا ہے اور گناہ پر سخت سزا دیتاہے تو اس کو گناہ پر دلیری اور جر اُت نہ ہو۔ زمین پر پھر اس طرح سے چلتا ہے جیسے مر دہ چلتا ہے۔ اسکی روح ہر وقت خدا تعالیٰ کے پاس ہوتی ہے۔"

(ملفوظات جلد4صفحه 404مطبوعه ربوه)

پھر فرمایا کہ

"انسان جب خداتعالی کی محبت کی آگ میں پڑ کر اپنی تمام ہستی کو جلادیتا ہے تو وہی محبت کی موت اس کو ایک نئی زندگی بخشتی ہے۔ کیا تم نہیں سمجھ سکتے کہ محبت بھی ایک آگ ہے۔ لیس یہ آگ جو محبت اللی کی آگ ہے۔ لیس یہ آگ جو محبت اللی کی آگ ہے۔ لیس یہ آگ جو محبت اللی کی آگ ہے۔ گناہ کی آگ کو معدوم کر دیتی ہے۔ کہی نجات کی جڑھ ہے۔"

(تادیان کے آریہ اور ہم۔روحانی خزائن جلد 20 صفحہ 448) خاص طور پر جماعت کو نصیحت کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ "خدانہ معمولی طور پر بلکہ نشان کے طور پر کامل متقی کو بلاسے بچاتا ہے ہریک مکاریانادان متقی ہونے کا دعویٰ کرتاہے مگر متقی وہ ہے جو

خداکے نشان سے متقی ثابت ہو۔ ہر ایک کہہ سکتا ہے کہ میں خداسے پیار کر تاہوں۔ مگر خداسے پیار وہ کر تاہے جس کا پیار آسانی گواہی سے ثابت ہو۔ اور ہر ایک کہتا ہے کہ میر امذہب سچاہے مگر سچا مذہب اس شخص کا ہے جس کو اس دنیا میں نور ملتا ہے۔ اور ہر ایک کہتا ہے کہ مجھے نجات ملے گی مگر اس قول میں سچاوہ شخص ہے جو اسی دنیا میں نجات کے انوار دیکھتا ہے۔ سوتم کو شش کرو کہ خدا کے پیارے ہو جاؤتا تا تم ہر ایک آفت سے بحائے جاؤ۔ "

(کشی نوح روحانی خزائن جلد 19 صفحہ 82)

گر خدا کی محبت ہمیں اپنے دلوں میں پیدا کرنے کے لئے کس
طرزسے آپ نے نصیحت فرمائی ہے، اس کی ایک مثال دیتا ہوں۔ فرمایا کہ
"کیا بد بخت وہ انسان ہے جس کو اب تک یہ پتہ نہیں کہ اس کا
ایک خدا ہے جو ہر ایک چیز پر قادر ہے۔ ہمارا بہشت ہمارا خدا ہے۔ ہماری
اعلیٰ لذّات ہمارے خدا میں ہیں۔ کیونکہ ہم نے اس کو دیکھا اور ہر ایک
خوب صورتی اس میں پائی۔ یہ دولت لینے کے لائق ہے اگر چہ جمان دینے
سے ملے۔ اور یہ لعل خریدنے کے لائق ہے اگر چہ تمام وجو دکھونے سے
حاصل ہو۔ اے محرومو! اس چشمہ کی طرف دوڑو کہ وہ تمہیں سیر اب

کرے گا۔ بیر زند گی کا چشمہ ہے جو تمہیں بچائے گا۔ میں کیا کروں اور کس طرح اس خوشخری کو دلوں میں بٹھا دوں۔ کس دَف سے میں بازاروں میں منادی کروں کہ تمہارا بیہ خداہے تالوگ سن لیں اور کس دواہے میں علاج کروں تا سننے کے لئے لو گوں کے کان تھلیں۔ اگر تم خدا کے ہو جاؤ گے تویقیناً سمجھو کہ خداتمہاراہی ہے۔تم سوئے ہوئے ہوگے اور خداتعالی تمہارے لئے جاگے گا۔ تم دشمن سے غافل ہو گے اور خدااسے دیکھے گااور اس کے منصوبے کو توڑے گا۔ تم ابھی تک نہیں جانتے کہ تمہارے خدا میں کیا کیا قدر تیں ہیں اور اگرتم جانتے توتم پر کوئی ایسادن نہ آتا کہ تم دنیا کے لئے سخت عمکین ہوجاتے۔ ایک شخص جو ایک خزانہ اپنے پاس رکھتا ہے کیا وہ ایک پیبہ کے ضائع ہونے سے روتا ہے اور چینیں مارتا ہے اور ہلاک ہونے لگتاہے پھر اگرتم کو اس خزانہ کی اطلاع ہوتی کہ خداتمہاراہر ایک حاجت کے وقت کام آنے والا ہے توتم دنیا کے لئے ایسے بے خود کیوں ہوتے۔ خدا ایک پیارا خزانہ ہے اس کی قدر کرو کہ وہ تمہارے ہر ایک قدم میں تمہارامدد گار ہے۔ تم بغیر اس کے پچھ بھی نہیں اور نہ تمہارے اسباب اور تدبیریں کچھ چیز ہیں۔ غیر قوموں کی تقلید نہ کرو کہ جو بکلی اسباب پر گر گئی ہیں اور جیسے سانب مٹی کھاتا ہے انہوں نے سفلی اسباب کی مٹی کھائی۔ اور جیسے گدھ اور کتے مر دار کھاتے ہیں انہول نے مر داریر دانت مارے۔ وہ خداہے بہت دور جاپڑے۔ انسانوں کی پرستش کی اور خزیر کھایا اور شراب کو یانی کی طرح استعال کیا اور حدہ نے زیادہ اسباب پر گرنے سے اور خداسے قوت نہ مانگنے سے وہ مر گئے اور آسانی روح ان میں سے الیی نکل گئی جیسا کہ ایک گھونسلے سے کبوتر پرواز کر جاتا

(كشتى نوح روحانى خزائن جلد 19صفحه 21–22)

پھر آپ فرماتے ہیں:۔

کاٹ دیئے ہیں۔ پس تم اس جذام سے ڈرو۔"

"تم اس خدا کے پیچانے کے لئے بہت کوشش کروجس کا پانا عین نجات اور جس کاملنا عین رستگاری ہے۔وہ خدااسی پر ظاہر ہو تاہے جو دل کی سچائی اور محبت سے اس کو ڈھونڈ تا ہے۔وہ اسی پر عجلی فرما تاہے جو

ہے ان کے اندر دنیا پرستی کا جذام ہے جس نے ان کے تمام اندرونی اعضا

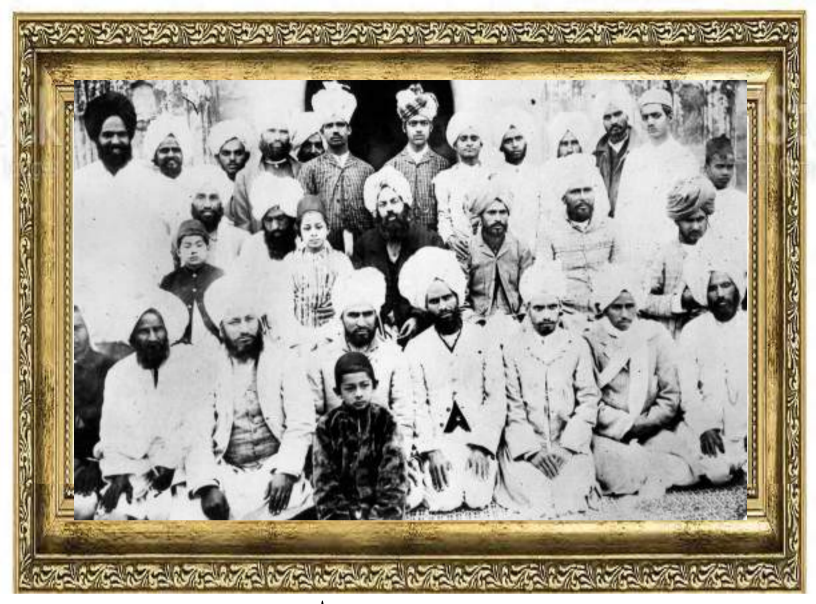
اسی کاہو جاتا ہے۔ وہ دل جو پاک ہیں وہ اس کا تخت گاہ ہیں اور وہ زبانیں جو جھوٹ اور گالی اور یاوہ گوئی سے منزہ ہیں"(پاک ہیں)"وہ اس کی وحی کی جھوٹ اور گالی اور ہر ایک جو اس کی رضامیں فناہو تاہے اس کی اعجازی قدرت کا مظہر ہو جاتا ہے۔"

(كشف الغطاءروحاني خزائن جلد 14 صفحه 188)

جوشخص خدا سے عبت کرتا ہے
وہ ظلی طور پر بقدی اپنی استعداد
کے اس نور کو حاصل کر لیتا ہے
جو خدا اتعالیٰ کی ذات میں ہے اور
شیطان سے عبت کرنے والے وہ
تاریکی حاصل کر لیتے ہیں جو
شیطان میں ہے۔
شیطان میں ہے۔

الله تعالیٰ ہمیں ان معیاروں کو حاصل کرنے کی توفیق عطافرمائے جن پر حضرت مسیح موعود علیہ الصلوۃ والسلام ہمیں دیکھنا چاہتے ہیں۔ الله تعالیٰ ہمیں توفیق دے کہ ہم خالص ہو کر الله تعالیٰ کی طرف جھکنے والے اور اس سے محبت کرنے والے ہوں اور اس کی محبت حاصل کرکے اپنی زندگیوں کا حصہ بنانے والے ہوں اور اس کی حبت حاصل کرکے اپنی زندگیوں کا حصہ بنانے والے ہوں اور اس کی رضا کی جنتوں میں جانے والے ہوں۔

(بشكريه الفضل إنثر نيشنل)



### حضرت خليفته المسيح الاوّل خَرِيْعَيْهُ كاعشق قرآن

تسنيم لطيف،Sutton

آئے میرے ساتھ درسِ قرآن کی ایک مجلس میں چلئے۔ جہاں قرآنی انوار وعلوم کے دریادرس دینے والے کے سینے سے اُمڈ اُمڈ کر تشکان معرفت توحید کو فیض یاب کررہے ہیں۔ یہاں ایک عاشقِ قرآن اپنے دلبر ومعثوق کے حسن و جمال کو ایسے دلنشیں انداز میں پیش کررہاہے کہ سننے والوں کے دل اُس کی محبت سے لبریز ہوتے جارہے ہیں۔

درس دینے والے عالم کا تعارف حاصل کریں تو معلوم ہو تاہے کہ بیہ بزرگ متقی، جلیل القدر نقیبہ اور محدث ہی نہیں عظیم الثان حاذق تحکیم حاجی الحربین، قوم کا قریش نسب کا فارو قی ہے۔ جس کا نام نامی مع لقب گرامی حکیم نور الدین مجھیروی ہے۔ عالم الغیب خدا جانتا تھا کہ ایک روز اس شخص کو روائے خلافت اوڑھا کر یعلمہ ہم الکتاب کا فریضہ سونپا جائے گا۔ سواُس نے ایساسامان پیدا کر دیا کہ آپ کی آنکھ ہی اُس خاندان میں تھلی کہ قر آن کا ادب و احترام جس کی ممتاز صفت تھی۔

آپ کے شجرہ نسب میں گیار ہویں پشت تک ایسے بزرگ ملتے ہیں جو حافظ قر آن تھے۔ آپ کے وجو دمیں عشق قر آن پیدائش سے بھی پہلے اس لئے موجزن ہو گیا کہ آپ نے ایک الیں مال کی کو کھ سے جنم لیا جس سے آپ ٹے پیٹ میں بھی قر آن سنا، گود میں بھی اُس کی لوریاں سنیں اور سکھنے کامر حلہ آیا تو انہی کے سامنے دوزانو ہو کر پہلی بار قر آن پڑھا۔ قر آن پڑھانا آپ کی والدہ کا شوق تھا۔ انہوں نے سینکڑوں بچوں کو اپنی زندگی میں قر آن پڑھایا۔ وِر ثنہ میں ملے ہوئے اس عشق کی وجہ سے آپ کی فطرت میں اس عظیم کتاب کے تمام اسر ار ور موز اپنے دامن کی فطرت میں اس عظیم کتاب کے تمام اسر ار ور موز اپنے دامن میں سمیٹ لوں۔

آپؓ کے زمانے میں قر آن کریم کا ترجمہ بہت کم لوگ جانتے تھے اور علماء میں بھی درس قر آن کی نسبت درس حدیث کی جانب زیادہ میلان پایا جا تا تھا۔ لیکن آپؓ نے بچین ہی سے قر آن کا ترجمہ پڑھنا شر وع کر دیا۔ فرماتے ہیں:

(حقائق الفرقان جلد جهارم صفحه 82 بحواله الفضل 4 مارچ 2010ء)

آپ ٹے ہندوستان بھر کے چوٹی کے علاء سے قر آن وحدیث کاعلم حاصل کیا۔ مکہ مدینہ کے جید علاء کے بھی شاگر درہے۔ لیکن یہ عجیب معاملہ ایک منصف کی آنکھ سے او جھل نہیں رہ سکتا کہ بار ہاشاگر د ہو کر بھی آپ نے خداداد صلاحیت سے ایسانقطہ پیش کیا کہ استاد ہوا کہ استاد نے اپنی کرسی چھوڑ کر آپ کو استاد بننے پر آمادگی ظاہر کر دی۔وہ واقعہ یوں ہے:

"ایک روز مشہور بزرگ منتی جمال الدین صاحب کی ترجمۃ القرآن کلاس کے سامع آپ بھی تھے۔ وہ سورۃ القرہ کی ابتدائی آیات کا ترجمہ سمجھارہے تھے۔ اُن سے اجازت لے کر آپ نے سوال بو چھا کہ ابھی سورۃ کی آیت نمبر 9 پڑھی ہے۔ یہاں جب منافقین کا ذکر آیاتو خدانے بڑا تیز لفظ استعال فرمایا کیا آپ بتاسکتے ہیں اس نرمی اور اُس شخق کی کیا وجہ ہو سکتی ہے؟ منشی صاحب نے فرمایا ہمیں تو نہیں معلوم۔ کیا آپ جانتے ہیں؟ تو آپ نے جواب دیا وجہ یہ معلوم ہوتی ہے کہ مدینہ منورہ میں دوقتم کے منافق رہتے تھے۔ ایک اہل کتاب اور دوسرے مشرک۔ اہل کتاب منافقوں کے لئے خدانے نرم لفظ استعال فرمایا ہے جبکہ مشرک منافقوں کے لئے تیز۔ منثی صاحب تو اس نکتہ کو سن کر ایسے مسرور ہوئے کہ اپنی جگہ سے اُٹھ کر آپ نے کیاس زمین پر آکر بیٹھ گئے اور فرمایا: آپ مسند پر جا بیٹھیں۔ صاحب تو اس نکتہ کو سن کر ایسے مسرور ہوئے کہ اپنی جگہ سے اُٹھ کر آپ نے کیاس زمین پر آکر بیٹھ گئے اور فرمایا: آپ مسند پر جا بیٹھیں۔ اب آپ ہی قر آن پڑھائیں گے اور ہم آپ سے سیکھیں گے۔ "(مر قاۃ الیقین۔ صفحہ 102)

قر آن کے نکات سے آگہی آپ پر خدا کے فضل کا نتیجہ تھی۔ قر آنی علوم کو سمجھنے کی لگن اور تڑپ دیکھے کر خدا تعالی نے آپ گواُن خوش نصیبوں میں شامل فرمالیا۔ جن کامعلم بن کروہ خودانہیں قر آنی اسرار ور موز سمجھا یا کر تاہے۔ پھر آپٹے نیہ حیرت انگیز انکشاف بھی فرمایا:

"خداتعالی نے خواب کے ذریعہ یہ بشارت دی تھی کہ اگر کوئی شخص قر آن شریف کی کوئی آیت تجھے سے پوچھے اور وہ تجھ کونہ آتی ہو اور پوچھنے والا

قرآن شریف میری غذا او برمیری تسلی او براطمینان کا سچاذ بریعه او برمیں جب تک بر بروز اس کو کئی مختلف برنگ میں پڑھ نہیں لیتا مجھے آبرام او ب چین نہیں آتا۔ بچپن سے بی میری طبیعت خدا نے قرآن شریف پر تدبر کرنے والی برکھی ہے۔ او برمیں ہمیشہ دیر دیر تک قرآن شریف کے عجائبات او بربلند پروازیوں پر غوب کیا کرتا ہوں۔ "

منكر قر آن ہو تو ہم خودتم كوأس آيت كے متعلق علم ديں گے۔"(مر قاۃ اليقين۔صفحہ 177 بحوالہ الفضل 21 جولائ 2009ء)

اس وعدہ کے موافق ایک موقع پر آپ کو حروفِ مقطعات کی تفہیم سجدوں کے در میان سمجھائی گئی پھر آپ فرمایا کرتے تھے کہ میں نے حضرت علی سے بلاواسطہ قر آن کے بعض معارف سیکھے ہیں۔ بلاشبہ اِن وسلول نے آپ کو قر آنی معارف اور تفسیر کا ایسا ملکہ عطا فرما دیا کہ آپ ایک بہت بڑے علی شعام قر آن بن گئے۔ آپ کے سینے میں موجزن اس نور روحانی کا ادراک اُس سے بڑھ کر اور کس کو ہو گا جسے خدا تعالی نے اپنے نور بصیرت سے منور کیا ہوا ہو۔

چانچ حضرت مسيح موعود عليه السلام فرمات ہيں۔

"ان عدل میں قرآن کی مجبت کوٹ کو بھری ہوٹی ہے۔ ایسی مجبت میں کسی اور کے دل میں نہیں دیکھتا۔ آپقر آن عاشق ہیں اور آپ عجبر لاپر آیات مبین کی مجبت ٹپکتی ہے۔
آپ کے دل میں خدا اتعالیٰ کی طرف سے نور ڈللے جاتے ہیں۔ پس آپ اِن نور وں کے ساتھ قر آن شریف کے ولاد قائق دکھاتے ہیں۔ جو نہایت بعید پوشید لاہوتے ہیں۔ آپ کی اکثر خوبیوں پر مجھے رشک آتا ہے اور یہ خدا اتعالیٰ کے کلام سے آتا ہے اور یہ خدا اتعالیٰ کے کلام سے پوری پوری مناسبت ہے۔ .... جب کبھی ولا کتاب اللہ کی تاویل کی طرف توجہ کرتے تو اسر اس کے منبع کھول دیتے۔ "

(آئینہ کمالات اسلام صفحہ 584 تا 584، بحوالہ انصاراللہ، اشاعت خصوصی، حضرت خلیفتہ المسے الاول ٹمبر، مئی، جون 2008ء، صفحہ 384) یہی وجہ تھی کہ حضرت مسے موعود علیہ السلام احباب کو آپ اے علوم قر آنی سکھنے کی بار بار تاکید فرماتے۔ حضرت پیر سراج الحق نعمانی ْفرماتے ہیں

"حضرت اقدس علیہ السّلام بار بارمجھے فرما یا کرتے تھے کہ حضرت مولوی نورالدین صاحب کی تفسیر قر آن آسانی تفسیر ہے۔ صاحبزادہ صاحب اِن سے قر آن پڑھا کرواور ان کے درسِ قر آن میں بہت بیٹھا کرواور سنا کرو۔ اگرتم نے دو تین سیپارہ بھی حضرت مولوی صاحب سے سنے یا پڑھے توتم کو قر آن شریف سمجھنے کامادہ اور تفسیر کرنے کا ملکہ ہو جاوے گا۔ یہ بات مجھ سے حضرت اقدس نے شاید بچپاس مرتبہ کہی ہوگی"

(تذكرة المهدى جلد اول صفحه 174)

حضرت مسیح موعود علیہ السلام نے خود اصر ارکر کے حضرت مصلح موعود گو قر آن اور بخاری شریف حضرت مولوی صاحب سے پڑھوائی۔ مبشر اولاد میں سے حضرت مرزاشر بیف احمد اور نواب مبار کہ بیگم جھی آپ کے شاگر دوں میں شامل ہیں۔ حضرت مرزابشیر احمد گا آپ سے ترجمتہ القر آن پڑھنے کا واقعہ بڑا ایمان افروز ہے۔ صاحبز ادہ صاحب نے ایف اے کر کے بی اے میں داخلہ لیاہی تھا کہ پڑھائی در میان میں چھوڑ کر حضرت مولوی صاحب سے قر آن کی تعلیم عاصل کرنی شروع کر دی۔ وجہ یو چھی گئ توجو اب دیا:

19

" کالج تو پھر بھی مل جائے گا مگر زندگی کا پچھ اعتبار نہیں۔ ممکن ہے کہ قر آن مجید و حدیث پڑھنے کا اور پھر وہ بھی نورالدین ایسے پاک انسان سے پھر موقع نہ مل سکے۔اس لئے میں نے یہی بہتر جانا۔"

(حیات بشیر صفحه 61، جدیدایڈیش)

آپ کے شاگر دوں کی بابت ایک مبصر نے یہ تبھرہ کیا کہ اگر میں یہ کہوں کہ پوراہندوستان آپ کے شاگر دوں سے بھر اپڑا ہے تواس میں ذرہ برابر مبالغہ آمیزی نہ ہوگی۔ آپ کے طالب علموں میں وہ اسمائے گرامی شامل ہیں۔ جو تاریخ احمدیت کے در خشندہ ستارے ہیں۔ چند نام یہ ہیں حضرت نواب محمد علی صاحب معلی مصاحب معلی مصاحب معلی مصاحب معلی صاحب معلی مصاحب معلی مصاحب معلی علی مساحب معلی علی مساحب معلی علی موانی صاحب معلی علی ملک غلام فرید صاحب وائس چانسلر پشاور یونیورسٹی شیخ تیمور کے علاوہ، مہاراجہ زنبیر سنگھ وغیرہ ۔ مہاراجہ معلی عرفانی صاحب ملک غلام فرید صاحب وائس چانسلر پشاور یونیورسٹی شیخ تیمور کے علاوہ، مہاراجہ زنبیر سنگھ وغیرہ ۔ مہاراجہ معلی عرفانی صاحب میں بیات سب سے نمایاں ہے کہ آپ کو قرآن سے ایساعشق تھا کہ وہ محمول و کشمیر نے خود درخواست کر کے آپ سے پندرہ پارے پڑھے۔ آپ کی سیر ت میں بیات سب سے نمایاں ہے کہ آپ کو قرآن سے ایساعشق تھا کہ وہ آپ کی روح کی غذابن گیا تھا۔ آپ فرمایا کرتے تھے کہ:

# "میرے پاس کوئی ایسا چاقو نہیں ہے جس سے میں اپناول چیر کر متہیں و کھاسکوں مجھے قر آن کے ذریعہ سے بڑی بڑی فرحتوں کے قر آن کے ذریعہ سے بڑی بڑی فرحتوں کے مقام پر پہنچایا جاتا ہے۔"

(بدر 15 مئي 1913ء)

قر آن کریم آپؓ کامقصد حیات اور اوڑ ھنا بچھونا تھا۔۔ہر مسکلہ پر آپؓ کار ہنما قر آن ہو تا۔ آپؓ کے گھر میں نظر ڈالیں توہر طرف قر آن نظر آتا۔ آپؓ کو قر آن کا بے حدادبواحترام تھا۔ بعض لوگ قر آن میں خطو غیر ہ رکھ لیتے تھے، آپؓ بیہ تک ناپیند فرماتے تھے۔

آپ اپناتمام میسر وقت تلاوت قرآن میں گزارتے۔ ریاست جموں وکشمیر کی ملازمت کے دوران ایک لمبے سفر میں آپ سپرنگ لگئے سے زخمی ہو گئے اور بقیہ سفر جو ایک ماہ کا تھایا لکی میں طے کیا۔ اس عرصہ میں آپ نے چودہ پارے حفظ کر لئے۔ بعد ازاں بقیہ حصہ بھی یاد کر کے مکمل قرآن حفظ کرلیا۔ خدمتِ قرآن کے سلسلہ میں آپ کے وہ اصول آبِ زرسے لکھنے کے لائق ہیں جو قرآنی آیات سے ہی استدلال فرما کر ترجمتہ القرآن کرنے کے لئے آپ ٹے مرتب فرمائے۔

سب سے پہلااصول بتایا کہ دعاکاسہارالو۔ مگر قبولیت دعاکے لئے طیب کھانا،اور طیب لباس اور استقلال ضروری امور ہیں۔ قران کے معانی قرآن کی دوسری آیات میں ڈھونڈے جاسکتے ہیں۔ وحی اور الہام الہی کے ذریعہ بھی سمجھے جاسکتے ہیں۔ معانی ایسے ہونے چاہئیں جو سنتِ الہیہ، معروف معنوں، عربی محاورے اور احادیث صحیحہ سے نہ ٹکراتے ہوں اور قرآن کریم پڑھنے کاڈھنگ بتاتے ہوئے فرمایا:

"قرآن سے بڑھ کر سہل اور آسان کتاب دنیا میں نہیں مگر اُس کے لئے جو پڑھنے والا ہو۔ سب سے پہلے اور ضروری شرط قرآن کریم کے پڑھنے والے کے واسطے تقویٰ ہے۔ اللہ تعالیٰ کا وعدہ ہے کہ وہ متقی کو قرآن پڑھادے گا۔ طالب علم کو معاش کی طرف سے فراغت اور فرصت چاہئے۔ تقویٰ اختیار کرنے کی وجہ سے اس کو ایسی جگہ سے رزق پہنچتا ہے کہ کسی کو معلوم بھی نہیں ہو سکتا۔ اللہ خود متکفل ہو جا تا ہے۔ پھر دو سری شرط قرآن کے پڑھنے کے واسطے مجاہدہ خدا میں سے ہو کر کرناچاہئے پھر مشکلات آسان ہو جانا اللہ تعالیٰ کا وعدہ ہے۔

پھر قر آن کریم کے پڑھنے کا ڈھنگ ہے ہے کہ ایک بار شروع سے لے کر آخر تک خود پڑھے اور ہر ایک آیت کو اپنے ہی لئے نازل ہو تا ہوا سمجھے۔ آدم وابلیس کاذکر آئے تواپنے دل سے سوال کرے کہ میں آدم ہوں یا شیطان۔اس طرح قر آن کریم پڑھتے وقت جو مشکل مقامات آویں اُن کونوٹ کرتے جاؤ۔جب قر آن شریف ایک بارختم ہوجائے تو پھر اپنی بیوی کو اور گھر والوں کو اپنے درس میں شامل کرواور اُن کوسناؤ۔اِس مرتبہ جو مشکل مقام آئے گاان شاء اللہ تعالیٰ اُن کا ایک بڑا حصہ حل ہو جاوے گا۔ اور جو اب کے بھی رہ جائیں اُن کو پھر نوٹ کرو۔ اور تیسری مرتبہ اپنے دوستوں کو بھی شامل کرواور پھر چو تھی مرتبہ غیر وں کے سامنے سناؤ۔ اس مرتبہ ان شاء اللہ سب مشکلات حل ہو جائیں گی۔ مشکل مقامات کے حل کے واسطے دعاسے کام لو۔" (حیات نور الدین، صفحہ 252-251، بحوالہ الفضل انٹر نیشنل (1) 30 اپریل 2004ء تا 6 مئی 2004ء)

حضرت خلیفتہ المسے الاوّل کی ساری زندگی قر آن کے درس و تدریس میں گزر گئی۔ یہ امر آٹے کواطمینان وفرحت بخشاتھا کیونکہ آپ کو قرآن سے بے تحاشہ محبت ہی نہیں عشق تھالیکن قار ئین! یک انسان کاکسی بھی چیز سے محبت کرنا پھر اُس کو بے حد و بے حساب چاہناا یک ذاتی قلبی واردات ہے لیکن وہی جذبہ دوسروں کے دلوں میں منتقل کرنا اور انہیں بھی اسی راہ محبت کا اسیر بنا دینا ایک فن ہے۔ بلاشبہ حضرت حکیم نورالدین اُس فن میں ایسے طاق تھے کہ آیٹ نے سینکڑوں دلوں میں کلام اللہ کی محبت ڈال دی۔ بزاروں کو فہم قر آن عطا کیااور لاتعداد لو گوں میں خدمت قر آن کا جذبہ اجا گر کر دیا۔ میرے نزدیک آپ کی سبسے بڑی خدمت قر آن یہی ہے کہ فیض کا بیچشمہ آپ نے جاری وساری کر دیا۔ ایک بات بڑا ہی گہرا اثر دل پر چھوڑتی ہے جو حضرت مسیح موعود علیہ السلام کی وفات پر کرزن گزٹ کے مدیر نے لکھی:"اب مر زائیوں میں کیارہ گیاہے ان کاسر کٹ چکاہے۔ایک شخص جو اِن کا امام بناہے اُس سے اور تو کچھ ہو گانہیں۔ ہاں بیہ ہے کہ وہ تمہیں کسی مسجد میں قر آن سنایا کرے۔۔۔ حضرت خلیفتہ المسیح الاول ؓنے اس بات پر فرما ما که ، خدا کرے که یہی ہو که میں تمہیں قران ہی سنایا کروں۔" (اخبار بدرنمبر ۱۰ جلد ۸ مور خه ۷ جنوری ۹۰۹ ء صفحه ۵ کالم ۱ تا۲)

اور چشم فلک نے بہی دیکھا کہ آپ ٹے آخری سانسوں تک قر آن ہی سنایا۔ سینکڑوں لوگوں نے اس امر کی گواہی دی۔ جن میں ایک گواہی حضرت صاحبز ادہ مر زابشیر الدین محمود احمد خلیفتہ المسے الثانی کی پیش خدمت ہے۔ آپ فرماتے ہیں" مجھے اللہ نے قر آن کریم کے علوم سے بہت کچھ دیاہے اور حق یہ ہے کہ اس میں میرے فکریامیری کوشش کا دخل نہیں وہ صرف اللہ کا فضل ہے۔ گر اس فضل کو جذب کرنے میں استاذی الممکرم مولوی نورالدین صاحب ٹخلیفتہ المسے الاول کا بہت بڑا حصہ ہے۔" رتفییر کہیر بحوالہ الفضل انٹر نیشنل، 5 تا 11 مارچ 2011ء)

یہ تصدیق تو قلبِ صافی پر گزرنے والی وار دات کی شاہدہے۔ ذراغیر مسلم کے دل پر گزرنے والی کیفیت ملاحظہ کریں جو آپ کی زبان سے دِ لنشین انداز میں تلاوت قرآن سن کر طاری ہوئی۔ قیامِ جمول کا ایک واقعہ بیان فرماتے ہیں:

" وہاں بعض او قات مجھے خاص خدمت گاروں میں بیٹھنے کا موقع ملتا تھا۔ ایک دفعہ میں نے اُن سے کہا آؤ ہم تہہیں قرآن سنائیں۔وہ سب ہندو سے۔ میں نے دوایک روزانہیں قرآن سنائیا۔ایک شخص جس کانام رتی رام تھا اور وہ خزانہ کا افسر تھا اور افسر خزانہ کا بیٹا بھی تھا۔ اُس نے عام مجلس میں کہا کہ دیکھو اِن کو قرآن شریف سنانے سے روکوورنہ میں مسلمان ہو جاؤں گا۔ قرآن شریف بڑی دلر باکتاب ہے اور اس کا مقابلہ ہر گزنہیں ہو سکتا اور نورالدین سلے کے سنانے کا انداز بھی بہت ہی دلفریب اور دلر باہے۔"(مرقاۃ الیقین فی حیات نورالدین سلے۔ 178 بحوالہ الفعنل 21جولائی 2009ء)

علوم قر آنی پر آپ کی دستر سنے ایک حافظ قر آن کوعیسائی ہونے سے بچالیا۔ جب قادیان سے اپنے وطن پنچے تو آپ کی ملا قات ایک حافظ قر آن کے عیسائیت سے اعتراضات کے جواب میں چار جلدگی کتاب سے ہوئی جو عیسائیت کے اعتراضات کے جواب میں چار جلدگی کتاب "فصل الخطاب" کھی۔ کتاب کی جلدیں جب اُس حافظ قر آن تک پہنچیں تواس نے اقرار کیا کہ اب وہ سپچ دل سے مسلمان ہو گیا ہے۔

پھر جماعت میں پہلی بار قر آن کے انگریزی ترجمہ کروانے کا کام بھی آپ نے ہی شروع فرمایا۔ خدمتِ قر آن میں آپ کا سب سے زریں کارنامہ درس قر آن ہے۔ مکہ مدینہ سے جب آپ نے وہاں درس قر آن وحدیث شروع کر دیا۔ آپ نے وہیں اپنا مکتب شروع کیا تو اس سے بہلے آپ نے وہاں درس قر آن وحدیث شروع کر دیا۔ آپ نے وہیں اپنا مکتب شروع کیا تو اس کا سب سے بڑا مصرف تعلیم القران تھا۔ پھر آپ جموں تشریف لے گئے تو وہاں درس قر آن کا کام جاری رکھا۔ اور جب قادیان پہنچے تو حضرت مسیح موعود علیہ السلام کی اجازت سے آپ نے درس قر آن شروع کر دیا۔ آپ کا ہی فیض تھا کہ جماعت میں درسِ قر آن کا کام ہمیشہ کے لیے جاری ہوگیا۔ اپنے دور خلافت میں آپ نے علیحدہ درسِ قر آن کیلئے بڑاہال بنانے کی خواہش ظاہر کی۔ آپ کے مشورہ سے مسجد اقصلی میں ایک بڑاہال اس کام کے لئے بنادیا گیا۔



(مسجد اقصلی، قادیان)

آپ کے درسوں کی ابتداء بھی مسجد اقصلٰ سے ہی ہوئی اور شروع میں حضرت مسے موعود علیہ السلام بھی کبھی کبھی ان درسوں میں شرکت فرماتے سے۔ تبھی آپ نے اس کی بہت تعریف فرمائی۔ وقت کے ساتھ آپ کا درس قرآن کا شوق بڑھتا گیا۔ جمعہ کے ناغہ کے سواروزانہ آپ درس دیتے اور رمضان المبارک میں تو درسِ قرآن کا نقشہ بڑاروح پر ور ہو تا تھا۔ پانچوں نمازوں کے او قات میں آپ درس کا اہتمام فرماتے۔ ہر مر دو زن، پیر وجواں کو اس بحر عرفان سے موتی چننے کا موقع ملتا۔ بعض او قات سامعین کی تعداد دوسوسے بھی تجاوز کر جاتی۔ سامعین پر آپ کا درس ایک خاص اور عجیب اثر پیدا کر تا۔ سال ہی بدل جاتا۔ دل خشیت ِ اللی سے بھر جاتے۔ دراصل حضرت خلیفتہ المسے الاول کے درسوں میں اعلیٰ درجے کی علمی تفسیر کے علاوہ واعظانہ پہلو بھی نمایاں ہو تا تھا۔

کیونکہ آپؓ کا قاعدہ تھا کہ رحمت والے واقعات کی تشر ت<sup>ح</sup> بیان کر کے نیکی اور خدا کی طرف بڑھنے کی رغبت دلاتے اور عذاب والے واقعات کے تعلق میں دلوں میں خداکاخوف اور خثیت پیدا کرنے کی کوشش فرماتے تھے۔

جنوری 1914ء میں آپٹزیادہ بیار ہو گئے تب بھی درسِ قر آن کا سلسلہ مو قوف نہ کیا۔ بلکہ مسجد اقصلی جاکر، توت کے در خت کا سہارا لے کر درس دیتے رہے۔ کمزوری زیادہ بڑھ گئی سیڑھیاں چڑھنانا ممکن ہو گیا تو مدرسہ احمد سیر کے صحن میں درس دینا شروع کر دیا۔ حالت سیر تھی کہ دو آدمی سہارا دے کر لاتے لے جاتے۔ جب سہارے سے چلنا بھی دشوار ہو گیا تواپنے بیٹے عبد الحی کے مکان میں درس دیتے رہے۔

آپ کی ہمیشہ کوشش یہ ہوتی کہ اپنے آقاو مطاع آنحضرت مُلَّالَیْئِیْم کی سنت میں کھڑے ہو کر درس دیں۔ لیکن وفات سے دو تین ہفتے قبل جب اٹھنے بیٹھنے کی طاقت بھی نہ رہی توڈاکٹروں نے درس بند کر دینے کامشورہ دیا۔ نہایت در دسے جواب دیا قر آن تومیری روح کی غذاہے۔ اس کے بغیر میر ازندہ رہنا محال ہے۔ لہذا درس قر آن دینا بندنہ کیا۔

آپ کی خواہش تھی کہ قرآن کی تدریس کا سلسلہ آپ کی وفات کے بعد بھی جاری رہے ، اس کا اندازہ اُس آخری وصیت سے ہو تاہے جو وفات سے چند گھنٹے قبل انفرادی طور پر اپنے بیٹے کو کی۔ فرمایا:

"تم كوميں يہ نصيحت كرتا ہوں كہ خدا اتعالىٰ كى كتاب كو پڑھنا ، پڑھانا او عمل كرنا ، ميں فيہت كچھديكھا پر قرآن جيسى چيز نہديكھى۔ بشك يہ خداكى كتاب ہے باقى خداكے سپرد! مياں عبدالحتى صاحب كعلاوة آپ في صاحبز ادى امتہ الحتى كو پيغام ديا كہ مير مرف كي بعد مياں صاحب (حضرت مرز ابشير الدين محمود رَفَوَيَّ اللهُ ) سے كہہ دينا كہ وة عوم توں ميں (بھى) دىس ديا كريں "

(تاريخ احمديت جلد 3 جديد ايديثن صفحه 506 تا 512)

خدا کے فضل و کرم سے وہ عاشق قر آن نہ صرف قر آن کا فہم وادراک پیدا کر گیابلکہ جس نوعیت کی قر آن کی محبت اپنی جماعت کے دل میں پیدا کر گیااُس کا ثبوت پیش کر کے اپنے مضمون کا اختتام کرتی ہوں۔ ایک غیر احمدی صحافی محمد اسلم صاحب کو امر تسر سے قادیان آنے کا موقع ملا اور انہوں نے جماعت اور حضورؓ کی مجالس وعظ و درسِ قر آن کانہایت قریب سے مطالعہ کیا۔ والپی پر اپنے تاثرات بیان کرتے ہوئے کھتے ہیں:

"عالم اسلام کی خطرناک تباہ انگیز مایوسیوں نے مجھے اس اصول پر قادیان جانے پر مجبور کیا کہ احمدی جماعت جو بہت عرصے ہے دعویٰ کر رہی ہے کہ وہ دنیا کو تحریری و تقریری جنگ سے مغلوب کر کے دین کا حلقہ بگوش بنائے گی، آیاوہ ایسا کرنے کی اہلیت رکھتی ہے؟۔۔۔ اگر حقیقی اسلام قرآن مجید ہے تو قرآن مجید کی صاد قانہ محبت جیسی کہ مولوی صاحب موصوف میں میں نے دیکھی ہے اور کسی شخص میں نہیں دیکھی۔ یہ نہیں کہ وہ تقلید اُلیا کرنے پر مجبور ہے، نہیں بلکہ وہ ایک زبر دست فیلسوف انسان ہے۔ اور نہایت ہی زبر دست فلسفیانہ تنقید کے ذریعہ قرآن مجید کی محبت میں گرفتار ہو گیاہے۔۔۔ عام طور پر قادیان کی احمدی جماعت کے افراد کو دیکھا گیا تو انفرادی طور پر ہر ایک کو تو حید کے نشے میں سر شار پایا گیا اور قرآن مجید کے متعلق جس قدر صاد قانہ محبت اس جماعت میں، میں نے دیکھی ہے کہیں نہیں دیکھی۔ صبح کی نماز منہ اندھیرے چھوٹی مسجد میں پڑھنے کے بعد جو میں نے

گشت کی تو تمام احمد یوں کو میں نے بلا تمیز بوڑھے و بچے اور نوجوانوں کے ،لیپ کے آگے قر آن مجید پڑھتے دیکھا۔ دونوں مسجدوں میں دوبڑے گروہوں اور سکولوں کے بورڈنگ میں سینکڑوں لڑکوں کی قر آن خوانی کامو تر نظارہ مجھے عمر بھریادرہ کا حتی کہ احمد کی تاجروں کا صبح سویرے اپنی اپنی دوکانوں اور احمد کی مسافر مقیم ''مسافر خانے'' کی قر آن خوانی بھی ایک نہایت پاکیزہ سین پیش کر رہی تھی۔ گویا صبح کو مجھے یہ معلوم ہو رہا تھا کہ قد سیوں کے گروہ در گروہ آسان سے اتر کر قر آن مجید کی تلاوت کر کے بنی نوع انسان پر قر آن مجید کی عظمت کا سکہ بٹھانے آئے ہیں۔ غرض احمد کی قادیان میں مجھے قر آن ہی قر آن نظر آیا''(بدر سرماری 1913ء۔ بحوالہ حیات نور تصنیف مولانا شیخ عبد القادر صاحب مرحوم مربی سابق سوداگر مل)

اس عظیم عاشق قرآن کی بابت ثاقب مالیر کوٹلوی نے کیاہی سیچے اشعار کہے ہیں

مرنے والا جانتا تھا علم قرآں کے ہموز ان کو ازہر تھے کلامِ پاک سبحاں کے ہموز دل میں کرنیوالے گھر وہ خطِ جاناں کے ہموز آن و دیں کے اشاہات اوہ ایماں کے ہموز یہ کے وہ نوبر خلافت تھا جو نوب الدین میں یہ کے وہ نوبر خلافت تھا جو نوب الدین میں تھی یہی تمکین و شو کت مرد باتم کین میں

(اشعار انصارالله،اشاعت خصوصي،مئي جون 2008ء،صفحه 289)

( بحواله انصارالله ، اشاعت خصوصي ، حضرت خليفته الميح الاولٌ نمبر ، مئي جون 2008ء )

## حضور انور ایل الله تعالی بنصر العزیز کا دوس ایوان نصرت جهاں

(لبنی سہیل، سیریٹری اشاعت، لجنہ اماءاللہ، یوکے)

مور خد 24 دسمبر 2019 کو سیّدنا حضرت مرزا مسرور احمد خلیفة المسے الخامس ایّدهٔ اللّه تعالیٰ بنصره العزیز نے لجنه اماءالله اور جماعت کی نئ خریدی گئ عمارتوں کا افتتاح فرمایا۔ اسلام آباد سے تقریباً 4 کلومیٹر دور واقع شہر فارنهم میں الله تعالیٰ نے اپنے فضل سے جماعت کو یہ عمارات خریدنے کی توفیق عطافرمائی۔الحمدللله

حضور انور ایدہُ اللہ تعالیٰ بنصرہ العزیز نے لجنہ کی اس عمارت کے لئے ا**یوانِ نصرت جہاں** کانام تجویز فرمایا ہے۔

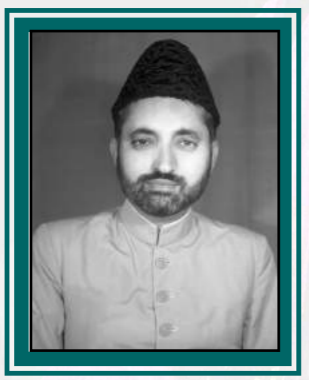
حضور انور ایّدہُ اللّٰہ تعالیٰ بنصرہ العزیز کا قافلہ افتتاح کے لئے 11 بجے صبح اسلام آباد سے روانہ ہو کر جب فارنہم میں پہنچا تو حضور کے استقبال کے لئے محترمہ صدر صاحبہ لجنہ اماءاللہ ہوکے اپنی عاملہ کے ہمراہ موجود تھیں۔عزیزہ سعیدہ خان صاحبہ نے حضورِ انور ایّدہُ اللّٰہ تعالیٰ بنصرہ العزیز کی خدمتِ اقد س میں پھولوں کا گلدستہ پیش کرنے کی سعادت یائی۔

حضورِ انور ابّدہُ اللّٰہ تعالیٰ بنصرہ العزیز نے لجنہ کی عمارت کا معائنہ فرمایا، قیمتی ہدایات سے نوازااور دعا کروائی۔

ایوانِ نصرت جہاں میں کچھ دیر قیام فرمانے کے بعد حضورِ انور ایدہُ اللہ تعالیٰ بنصرہ العزیز از راہِ شفقت معہ قافلہ اسلام آباد سے ملحقہ لجنہ اماءاللہ کی ایک اور نئ خریدی ہوئی عمارت میں تشریف لے گئے۔ یہ عمارت بطور گیسٹ ہاؤس کے استعمال ہوگی ان شاءاللہ۔ یہاں بھی حضورِ انور ایدہُ اللہ تعالیٰ بنصرہ العزیز نے عمارت کا معائنہ فرمایا، قیمتی ہدایات سے نواز ااور دعا بھی کروائی۔ حضور انور از راہِ شفقت گیسٹ ہاؤس کے قریب واقعہ احمدی گھروں کو بھی رونق بخشنے کے لئے ان کے گھروں میں تشریف لے گئے۔

آج کے دن موسم بھی خدا کے فضل سے خوشگوارتھا، ہلکی بونداباندی ہورہی تھی لیکن دن نکلنے کے ساتھ ساتھ موسم بہتر ہو تا چلا گیا۔ حضورِ انور کی دعاؤں اور معیت میں فضا پُر سکون تھی۔ سب ہی کے چبرے کھل اُٹھے تھے۔ اللہ تعالیٰ ہر دو مقامات کو"وسع مکانک" کے تحت حقیقی اور دائمی رحمتوں اور بر کتوں کاوارث بنائے آمین۔

النصرت



## مبرے اتبوجان

امته الواسع احمر (ماسک ویسٹ)

میرے ابو جان کا نام مکرم عطاء الکریم صاحب شاہد تھا، ان کے والد حضرت مولانا ابوالعطاء صاحب جالند هری تھے اور ان کی والدہ صاحبہ کانام مکر مہ سعیدہ بیگم صاحبہ تھا۔

میرے بیارے ابوجان کی وفات کو تقریباً تین سال ہونے کو ہیں پر یوں لگتاہے کہ کل کی بات ہے۔ جس صدمہ کے بارے میں کبھی انسان سوچنا بھی نہیں چاہتا اور جب اس سے گزر تاہے تو ایک خواب کی سی کیفیت ہوتی ہے۔ اب ہمت آئی ہے کہ اپنے بیارے ابو خواب کی پیدائش قادیان میں کی چھ یادیں تازہ کروں۔ ہمارے ابو جان کی پیدائش قادیان میں محترمہ سعیدہ بیگم صاحبہ مرحومہ اور حضرت مولانا ابو العطاء جالند هری صاحب مرحوم کے ہاں ہوئی۔ آپ ہماری دادی صاحب کی چو تھی اولاد تھے دادی صاحب کی چو تھی اولاد تھے کی کہا دادی صاحب کی ہماری دادی صاحب سے، اپنی پہلی بیگم کی وفات کے بعد، دوسری شادی تھی۔

ہاری بڑی امی جان بتایا کرتی تھیں کہ ابو کا مزاج شروع

سے ہی بہت نازک تھا اور طبیعت بہت حساس پائی تھی۔ نفاست بھی بہت تھی۔ ماشاء اللہ سب بہن بھائیوں کے ہوتے ہوئے اور ایک واقف ِ زندگی کی اولاد ہونے کی وجہ سے گھر میں بہت قناعت سے گزارہ ہوتا تھا۔ لیکن ہماری بڑی امی کہا کرتی تھیں کہ کھانا مشکل سے پیند آتا تووہ دعا کرتی تھیں کہ خدا کرے بیوی اچھا پکانے والی ملے اور اس بات سے بہت خوش ہوتی تھیں کہ ہماری امی کھانا بہت لذیذ بناتی ہیں۔

میں نے جیسے ہی ہوش سنجالا اپنے آپ کو والدین کی شفقتوں کے سائے تلے پایا۔ اللہ تعالی نے مجھے اتنے پیار کرنے والے اس قدر حساس اور متقی باپ سے نوازا جن کا ذکرِ خیر کرنے کیلئے یادوں کا خزانہ ہے جو آپ سب سے بیان کرکے ابو جان کے اعلی در جات کیلئے در خواست دعا کرو گئی۔

ابوجان جب دس سال کے تھے توپاکستان کا قیام عمل میں آیااور آپ اینے والدین اور باقی سب اہل خانہ کے ساتھ احمہ نگر میں

مقیم ہوئے اور وہاں اپنی پڑھائی کا سلسلہ جاری کیا۔ وہاں سے آپ کو چنیوٹ سائیکل پر جاناہو تا اکثر چھوٹی بہنوں کو ان کے سکول چھوڑتے ہوئے اور ہوئے جاتے۔ مرکز کے قیام کے بعد آپ سب ربوہ منتقل ہوگئے اور اب کے ابو جان کی پڑھائی تعلیم الاسلام ہائی سکول میں ہوئی اور اس کے بعد آپ نے تعلیم الاسلام کالج سے بی۔ اے کی ڈگری کی اور اس کے بعد آپ نے تعلیم الاسلام کالج سے بی۔ اے کی ڈگری کی اور لاء کرنے کیلئے کراچی چلے گئے۔ وہاں آپ نے پائلٹ ٹریننگ کیلئے ابلائی کیا اور اس کے اس کے ٹیسٹ دینے شروع کئے۔ ابوجان کی زندگی کا مقصد یا کلٹ بننا

تھا۔ یہ شوق جنون کی حد تک تھا۔ اس دوران اچانک آپ کی بڑی بہن امتہ اللہ خورشیہ صاحبہ جو مصباح کی مدیرہ تھیں ، کی وفات کی اطلاع آگئی جو ابوجان کیلئے بنے حد غم کا باعث تھی۔ ایک تو بہت شغیق اور پیار کرنے والی بہن کی جدائی کا صدمہ تھا اور یہ صدمہ اس سے بھاری تھا کہ اب ابا جان کے ساتھ خدمتِ دین کہ اب ابا جان کے ساتھ خدمتِ دین کہ اسی وفت حضرت خلیفتہ المسے الثائی کہ اسی وفت حضرت خلیفتہ المسے الثائی کی خدمت میں زندگی وقف کرنے کی کے خواب ادھورا چھوڑ کر رہوہ کیلئے روانہ ہوگئے۔ ابوجان کر رہوہ کیلئے روانہ ہوگئے۔ ابوجان

بتاتے ہیں جب ربوہ پہنچ کر اینے

والد صاحب سے ملے اور ان کو بتایا کہ میں نے زندگی وقف کر دی ہے تو ان کی آئکھوں کی چیک حقیقی خوشی کی وج<mark>ہ سے دیدنی تھ</mark>ی.

یہاں سے ابو جان کی زندگی کے اہم اور نئے دور کا آغاز ہوا۔ ابو کی جامعہ احمدیہ ربوہ میں تعلیم کا آغاز ہوا۔ آپ کالج کے زمانے سے بہترین تحریر کے مالک اور تقریر اور مباحثہ میں بہت جانے جاتے سے جامعہ میں بھی آپ تقاریر و تحریر میں خوب شامل ہوتے۔ جامعہ کے تقریر کی مقابلہ جات میں اردوا تگریزی اور عربی میں اوّل انعامات حاصل کئے۔ اپنی زبان تو تھی ہی شستہ لیکن انگریزی تحریر اور تقریر یر

بھی اللہ نے خاص ملکہ عطاکیا تھا۔ ایک واقعہ یاد آتا ہے۔ یہ حضرت خلیفتہ المسے الرابع رحمہ اللہ کی خلافت کے پہلے سال کی بات ہے۔ حضور رحمہ اللہ کی انگاش کا میعار بہت اعلیٰ تھا، خطوط کے خلاصہ میں حضور رحمہ اللہ کو کسی کی تحریر پہند نہ آرہی تھی۔ ابو بھی ان دنوں حضور رحمہ اللہ کے دفتر میں فرائض انجام دے رہے تھے۔ آپ کا خلاصہ انگریزی میں جب حضور رحمہ اللہ کی خدمت میں پیش ہوا تو حضور رحمہ اللہ نے بہت پہند فرما یا اور سب دفتر والے ابو کومبارک باد

حضرت مولانا ابوالعطاء صاحب جالند هري

جامعہ کے دوسرے سال میں چوہیں سال کی عمر میں ابو جان کی شادی، حضرت مرزا بشیر احمد رضی اللہ کے اصرار پر قاضی عبدالسلام بھٹی آف نیرونی کینیا کی صاحبزادی امتہ الباسط صاحبہ سے طے پائی۔ اکتوبر 1961 میں حضرت مرزا ناصر احمد رحمہ اللہ نے خلافت سے پہلے اپنی زندگی کا پہلا نکاح پڑھایااور 31دسمبر 1961 کورخصتانہ بوئی۔ ابو جان کی تعلیم جاری تقریب ہوئی۔ ابو جان کی تعلیم جاری

ابو جان کی تعلیم 1967 میں اختتام پذیر ہوئی اور پہلی تقرری مظفر آباد

آزاد کشمیر ہوئی وہاں۔ پچھ عرصہ قیام کے بعد مری، کیملپور ملتان اور گجرات میں مربی سلسلہ کی خدمات انجام بجالاتے رہے۔ 1976 میں آپ کی تقرری مشنری انجاری کے طور پر لائیریا مغربی افریقہ ہوئی۔ وہاں آپ تقریباً ساڑھے تین سال فیملی کے بغیر خدمتِ دین بجالاتے رہے۔ آپ کے والد صاحب کی وفات آپ کے لائیسیریا جانے کے چھ ماہ بعد ہوگئ جو دیارِ غیر میں ایک بہت بڑے ابتلاء سے کم جانے کے چھ ماہ بعد ہوگئ جو دیارِ غیر میں ایک بہت بڑے ابتلاء سے کم دوااور منہ کئی پر اس مجاہدِ خدانے کوئی شکوہ نہ کرتے ہوئے اپنے غم کو دوااور دعاکے سہارے اپنے کام میں مگن گزارا۔ وہاں پر آپ کو تبلیغ کے ب

النصرت النصرت

انتہامواقع ملے اور بہت سے افر ادشامل جماعت ہوئے الحمد لللہ منرویا کے ٹی وی پر ہر ہفتہ درس قر آن و حدیث اور جماعت کے تعارف کا موقع ملا جو جماعت کیلئے بہت مفید رہا۔ الحمد للہ واقفِ زندگی کی پوری زندگی ہی خدمت پر مبنی ہوتی ہے۔ ہمارے ابو کی بھی ساری زندگی جو ہمارے سامنے گزری بے حد سادہ ، لیکن پروقار تھی۔ اچھا کھانا، اچھا کہانا، اچھا کہانا، اچھا کہانا، اچھا کہانا، اچھا کہانا، اچھا کہانی لیکن اپنی چادر سے پاؤں نہ پھیلانا۔ ہم چھوٹے تھے تو نہ جانے کیسے جب سکول کا نیاسال شروع ہوتا تو ہماری کتابوں سے لے کر یونیفارم ، جوتے ، کاپی ، پین اور ہر ضرورت مہیا کرتے۔ میں آج بھی جیران ہو کرائی سے پوچھتی ہوں کہ کسے کرتے تھے اتنی کم تنواہ میں ؟ توامی یہی کہتی ہیں ہمیشہ اللہ کا فضل رہا اور وہ ہی ہماری ہر ضرورت پوری کرتارہا اور کرتا ہے الحمد لللہ۔

ابو کی ہماری امی جان سے محبت اور ہم بچوں سے محبت لا ثانی تھی اور ہے کیو نکہ جو دعاؤں ، محبتوں اور شفقتوں کے خزانے وہ ہمارے لئے جھوڑ گئے ہیں وہ ساری عمر کے لئے کافی ہیں۔

جب 1980 میں لائیسریا سے واپی ہوئی تو صحت بہت خراب تھی۔ابو میان کے آنے کے جیم ماہ بعد میں شادی کے بعد انگلینڈ آگئی۔ اور میرے بہادر والدین نے بیہ مرحلہ بھی بخوبی طے کیا۔ میں پھر شادی کے یانچ سال بعد پہلی دفعہ یاکستان گئی۔ابو جان کاہمارے بیٹے طارق بن ولید کے ساتھ جو پر جوش محبت اور پر خلوص پیار میں نے دیکھا وہ بھی اپنی مثال آپ ہے۔ مجھے آج تک وہ ابو جان کا دفتر سے واپس آنا اور طارق کا دروازے کے آس پاس منڈلانا اور پھر ابو جان کے آتے ہی طارق کا ان سے لیٹ جانا اور ابو جان کا اس کو سائیکل پر بھا کر آئس کریم کھلانے لے جاناایسے یاد ہے جیسے کل کاواقعہ ہو۔ 2000 مئی میں امی ابو جان چھٹی پر یو کے آئے اور حضور رحمہ اللہ کے مشورہ سے صحت کی خرابی کی وجہ سے ریٹائر منٹ لے لی۔چیو سال جلتگھم رہے اور اس کے بعد لندن مسجد فضل سے یا پنج منٹ کے فاصلے پر ، حبیبا کہ شدید خواہش تھی کہ حضور رحمہ الله کی قیادت میں نمازیں بڑھنے کی توفیق ملے ، اللہ تعالی نے گھر عطافرما دیا۔ اللہ تعالیٰ نے حضور رحمهُ الله اور والدين كي دعاؤں كے نتيجہ ميں ہميں لمبے عرصہ كے بعدیکے بعد دیگرے تین وقف نو بچوں سے نوازا اور ہمارے سارے

بچوں کی خوش قشمتی ہے کہ اپنے نانا کو بہت قریب سے دیکھنے ان کی نصائح سننے اور ان کی اچھی باتوں کی تقلید کرنے کا موقع ملا۔ ابو جان ایک بہت پر جوش مبلغ تھے۔ جلگھم قیام کے دوران بہت سے انگریز لو گوں سے تعلقات قائم کر لیے تھے۔ بہت نفیس مزاح کی حس رکھتے سے۔ دین و دنیا میں توازن رکھنے کا گر آتا تھا۔ جس سے پہلی دفعہ ملتے وہ آپ کا گرویدہ ہو جاتا۔ بہت جاذب نظر شخصیت کے مالک تھے۔

ابوجان کی ایک بات جو ہم سب کے لئے بہت خاص تھی وہ یہ کہ رشتہ میں چھوٹے بھائی جو مرتبے میں بڑے تھے، ان کا خود بھی ہمیشہ احترام کیا اور ہم سے بھی سدا یہی چاہتے تھے۔ ایک مرتبہ حضرت خلیفتہ المسے الرابع رحمہ اللہ نے ابوجان سے دریافت فرمایا کہ امام صاحب بڑے ہیں یا آپ؟ ابونے مزاح کے انداز میں عرض کی، " حضور پیدا تو پہلے میں ہی ہوا تھا، بڑے امام صاحب ہیں"۔ حضور رحمہ اللہ نے فرمایا" بڑوں والی بات تو آپ نے کی ہے "۔ امام صاحب لندن مولانا عطاء المجیب راشد صاحب کی ایک تحریر پیش خدمت ہے۔

مراد المراد المرد المراد المرد المراد المراد المرد المراد المرد المراد المرد ا

ابو جان اپنے جھوٹے بھائی امام صاحب کی بہت عزت کرتے تھے ہر وقت 'امام صاحب' کہہ کر مخاطب کرتے۔ہم بھی ابو کے سامنے بچاجان کہنے کی بجائے 'امام صاحب' ہی کہتے۔امام صاحب کا یہ خط پڑھ کر اندازہ ہو تاہے کہ ان کو بھی بڑے بھائی کا یہ احترام کتنا متاثر کر تا تھا۔

ہمارے ابو تھے ہی ایسے بچول کیلئے سراپا شفقت، بڑول کیلئے ادب واحترام، مہمانوں کیلئے آئکھیں بچھانے والے۔ایک جلسہ کا ذکر ہے ایک ایسا شخص ملنے آگیا جس سے ذاتی طور پر بہت تکلیف پہنچتی رہی تھی۔ای سے کہا کہ جلسہ کا مہمان ہے اس کی خاطر میں کی نہیں کرنی۔ ہم سب جیران تھے پر ابو کا اتنا حوصلہ تھا کہ بڑی سے بڑی تکلیف اپنے قریبی عزیزوں سے بھی پہنچ جاتی تو وقتی طور پر غصہ کا اظہار کرتے پھر دوبارہ اس شخص کو اسی طرح سے ملتے۔کوئی کینہ نہ رکھتے ۔اکثر حضرت مسیح موعود علیہ السّلام کا قول دہراتے کہ کینہ رکھنے والے کی دعا قبول نہیں ہوتی۔

ہمارے ابوعالم باعمل تھے۔ ہر وقت ان کی کوشش ہوتی تھی کہ باوضو رہیں۔ زندگی کے آخری ڈیڑھ سال میں جب ہارٹ اٹیک ، نمونیہ اور فالح کے حملے کے بعد صحت کافی کمزور تھی اور یادداشت پر بہت اثر تھالیکن ایسی حالت میں بھی تھوڑی تھوڑی دیر کے بعد اپنی جر ابیں اتارتے کہ وضو کرناہے۔

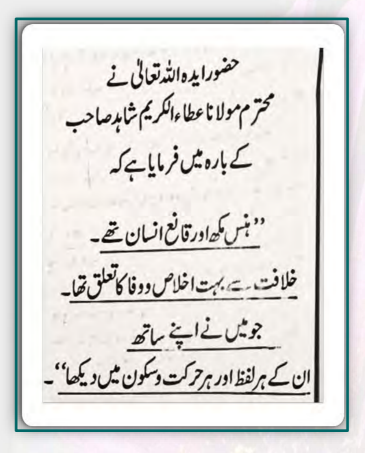
ابوجان کی ایک بہت ہی پیاری اداجو وہ تقلیدِ سنت رسول منگا اللہ علیہ کہ منگا گیا گیا میں کیا کرتے تھے میری آئھوں میں اشک بھر لاتی ہے کہ جب میں ان کے گھر جایا کرتی جو اکثر روزانہ ہی ہو تا تھا تو میرے کمرے میں داخل ہوتے ہی اپنی کرسی سے اٹھ کرسر پر ہاتھ پھیرتے۔ میں کہا کرتی ابوجان مجھے شر مندگی ہوتی ہے آپ میرے لئے کیوں میں کہا کرتی ابوجان مجھے شر مندگی ہوتی ہے آپ میرے لئے کیوں تکلیف کرتے ہیں؟ تو بڑی پیاری مسکراہٹ سے کہتے 'رسولِ کریم منگل گیا گیا اللہ کو کھڑے ہو جاتے تھے تو میں ان کی سنت میں کیوں ایسا نہیں کرسکتا! ہمارے ددھیال میں بچین سے ہم نے بیہ محسوس کیا تھا کہ گھر میں سب بچیوں کے ساتھ زیادہ ہی بیار کا سلوک روار کھاجاتا ہے۔

ہارے بڑے ابا جان اپنی بیٹیوں سے بہت پیار کرتے

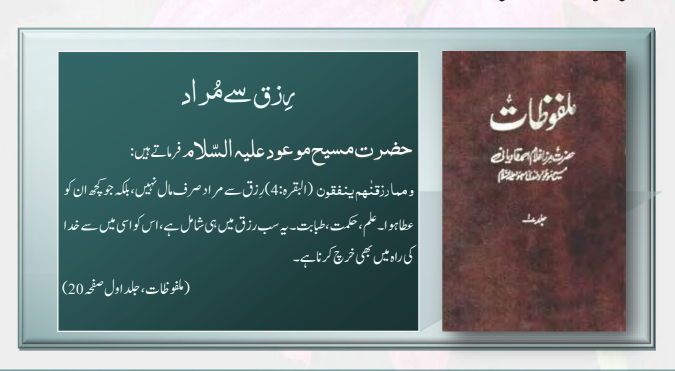
تھے۔ بھائیوں کو سختی سے بات کرنے کی بھی اجازت نہ تھی۔ اور پھر ہم پو تیوں اور نواسیوں کو بھی بڑے اباجان کے خاص پیار اور حسن سلوک سے وافر حصہ ملاالحمد لللہ۔ اسی طرح ہمارے ابوجان کا بھی بیٹی بلکہ اکلوتی بیٹی ہونے کی وجہ سے مجھ سے بہت محبت کا سلوک تھا۔ یہی وجہ تھی کہ میں بچپن سے ہر بات ابوجان سے بے و ھڑک بیان کر لیا کرتی تھی۔ دوستی تو ہم تینوں بہن بھائیوں سے تھی۔ ہم میں سے ہر کوئی بلا جھجک اپنے مسائل ان کے گوشِ گزار کرکے ان کے مفید مشوروں سے مستفید ہوا کرتا تھا۔ ابوجان اکثر مجھے میری اہمیت کا حساس دلایا کرتے تھے۔

میری پیدائش سے متعلق بتاتے کہ میری پیدائش سے پہلے بہت خواہش امی ابو کی تھی کہ پہلا بیٹا ہو۔میرے پیدا ہونے کی اطلاع راولینڈی سے بذریعہ خط ملی توابو مجھے بتاتے کہ ایک لمحہ کیلئے خیال آیا کہ بیٹے کی امید تھی ۔۔۔ اور دوسرے ہی لحہ میں نے شکرانے کے نفل ادا کئے ۔ ربوہ سے پنڈی کاسفر ریل پر ہو تا تھا۔ بڑے ابا جان نے ابوسے کہا کہ ابھی روانہ ہو جاؤ۔ ابو بھا گم بھاگ جب اسٹیشن پہنچے توریل جاچکی تھی۔ ابونے بس پکڑی اور سر گودھاریل کو جالیا اور اس طرح مجھ سے ملنے راولینڈی پنچے۔ اس واقعے کو بار بار سناتے اور بہت خوشی کا اظہار کرتے۔ اور پھر بچپین میں رسول کریم مَنَا لِلْمِيْرَا كَى بِعِثْتِ سے پہلے بچیوں کو زندہ دفن کرنے کا واقعہ سناتے وقت آبدیدہ ہو جاتے کہ رسول کریم مَلَاثِیْاً کا انسانیت پر کتنابر ااحسان ہے ورنہ ہم نے کہاں بچیوں کی قدر کرنی تھی۔ اور مجھے بھی زیادہ سے زیادہ بار درود پڑھنے کی تلقین کرتے۔ مجھے ہمیشہ سے بیربات بہت اچھی لگتی تھی اور بات دل پر اثر بھی کرتی تھی کیونکہ ابوجب بھی کوئی نصیحت کرتے رسول کریم صَلَّیْنِیْم کی احادیث اور واقعات اس طرح سے ہمارے سامنے بیان کرتے کہ وہ دل پر نقش ہو جاتے۔

ہماری امی جان کہتی ہیں کہ تمہارے ابو میری زندگی کے ساتھی تو تھے ہی پر ہر عورت کو ایسا خاوند نہیں ملتا جیسے تمہارے ابو سے ہے ۔ ہمدرد اور شفیق تو تھے ہی۔ امی پر ساری زندگی کوئی بے جا پابندیاں نہیں لگائیں۔ تخواہ بہت زیادہ نہ تھی، لیکن پھر بھی ابو امی کو تمام رقم دے دیتے اور دوبارہ کبھی نہیں یو چھتے تھے کہ کہاں خرج



کئے۔ اور اتنی کم رقم میں امی جان کیسے گزارہ کرتی تھیں، وہ بھی معجزے ہی رہے ہونگے۔ ہمیں اسی وجہ سے بچپن سے ہی کبھی یہ احساس نہیں ہوا تھا ہم شاید غریب ہیں۔ اپنے مال باپ کے ہم ہم ہم دل سے مشکور ہیں ان کی محبت واتحاد نے ہمیں پر اعتباد اور ہر حال میں صبر وشکر کرنے والا بنایا۔ ہم اپنے پیارے ابو جان کیلئے دعا گو ہیں کہ اللہ تعالی ان کو جنت الفر دوس میں اعلیٰ ترین مقام عطا فرمائے۔ زندگی کے آخری سالوں میں مستقل اپنے والدین کو بہت شدت سے یاد کرتے تھے۔ اللہ ان کو ان کے پیاروں کے ساتھ رکھے اور ہمیں اور ہماری آئندہ آنے والی نسلوں کو ہمیشہ ابو کی طرح خلافت کا فدائی، جماعت کا وفادار اور خدا اور رسول کا تابع دار بنائے رکھے ، آمین۔



النصرت



## ہریل امتحان ہے زندگی!

صفيه بشير سامي ( Worcester Park )



بہت ہی مشکل میہ موضوع ہے۔ اس موضوع پر لکھنا کوئی آسان بات نہیں ہے لیکن پھر بھی نہ جانے میں نے کیوں اس مشکل میں اپنا ہاتھ ڈال لیا ہے۔ یہ بھی ہر گز مطلب نہیں ہے کہ اس موضوع پر جو لکھنے لگی ہوں وہ میری ذات سے تعلق رکھتا ہے۔ اس کو لکھنے کا مقصد صرف میہ ہے کہ ہم سب ایک بیوہ کی زندگی کو کتا سمجھ سکتے ہیں۔ اس اُمید پر لکھنے لگی ہوں کہ شائد میر کے لکھنے سے کسی کادل پستے جائے اور وہ اپنے ہر تاؤ میں بہتری لے آئے اور کسی کو کوئی خوشی دے سکے زندگی سدا ایک می نہیں رہتی بہت اُتار چڑھاؤ آتے ہیں۔ میری ہنستی مسکر اتی زندگی بھی ایک دم بدل کر رہ گئی۔ پھر کچھ ایسے دلگد از واقعات میرے سامنے زندگی سدا ایک می نہیں رہتی بہت اُتار چڑھاؤ آتے ہیں۔ میری ہنستی مسکر اتی زندگی بھی ایک دم بدل کر رہ گئی۔ پھر پچھ ایسے زخموں کو سہلاتے ہوئے آئے جنہوں نے بچھے اپنے اور دوسروں کے در دبا بٹنے کاسلیقہ سکھایا۔ جب اپنے گر دو پیش پر نظر ڈالی تو کئی خواتین کو چیکچ چپکے اپنے زخموں کو سہلاتے ہوئے دیکھا۔ اِن سب تکلیف دہ باقوں میں کہیں نہ کہیں عورت کو ہی عورت پر ظلم کرتے دیکھا۔ اِن سب تکلیف دہ باقوں میں کہیں نہ کہیں خود بھی شامل ہوں ، نہ جانے ، نہ چاہتے ہوئے میں کیا پچھ نہ کیا ہوگا ، اللہ تعالیٰ مجھے بھی معاف فرائے آمین۔

جب ہم خود کسی تکلیف سے گزریں تودوسرے کے دُ کھ درد کا زیادہ احساس ہو تا ہے۔ مَیں یہاں پچھ چیثم دید واقعات کھوں گی یہ کوئی افسانے یا من گھڑت قصے نہیں ہیں۔

سب سے پہلے ایک نوجوان ہیوہ کے بارے میں لکھوں گی جو بہت جوانی کی عمر میں ہی ہیوہ ہو گئی تھیں اور اُنہوں نے کس جدوجہد سے اپنی زندگی گزاری وہ ایک مثال چھوڑ گئیں۔

شوہر کی وفات کے بعد اپنے والدین کے گھر آگئیں روائی طور پر وہی ہوا جوہر گھر میں ہو تا ہے، والدین کی خواہش کہ دوبارہ شادی کر لو جو وہ کسی صورت نہیں کر ناچاہتی تھیں وہ اپنے بل اوتے پر اپنے بچوں کی پر ورش کر ناچاہتی تھیں، جب بیوہ نے دیکھا کہ ممیں ان سب کی باتوں کا مقابلہ نہیں کر سکتی اور اپنے بچوں کو اپنی مرضی کے مطابق زندگی نہیں دے سکتی تو اس بے حد خو بصورت جو ان بیوہ نے مشکلات سے نکلنے کے لئے ایسا فیصلہ لیا جس پر پوری زندگی عمل کیا۔

ایٹی مرضی کے مطابق زندگی نہیں دے سکتی تو اس بے حد خو بصورت جو ان بیوہ نے مشکلات سے بچوں کو اعلیٰ تعلیم دلوائی اور اس قابل کر دیا کہ دنیا میں فخر سے سر انشاء اللہ ، اللہ نے اتنانوازا کہ کئی گھر وں کی ہیے بیوہ کفالت کرنے لگیں۔ خاص طور پر اپنے غریب بہن بھائیوں کو ہمیشہ فوقیت دی۔

جہاں بھی کسی میٹیم یا بیوہ کا علم ہوا فورا اُن کا ڈکھ در دبائیٹے بہتی جائیں۔ بچوں نے بہت و نیا کمائی اپنی ماں کو بھی بہت عزت دی، اوروہ ماں دنیا کی خوش نصیب ترین مال تھیں، جو بھی بات وہ منہ سے کالٹیس پوری ہوتی۔ بچوں بیا سیقہ شعار، بر دبار خاتوں سب کے دکھوں میں شامل ہونے والی تھیں۔

پھر جب بچوں کی شادیاں ہو گئیں تو وہی ماں جو اِن بچوں پر رائ کر تی تھیں اب ماں پر اُن کاران ہو گیا۔ اُن کے بچور فتہ اپنی زندگیوں میں ایسے مگن ہو و کہ مال کی قربانیوں کو بھی نظر انداز کر دیا۔ اور ماں تنبائی کا شکار ہو گئیں۔ اپنے خدا کی رضا میں راضی ہم فتم کے حالات کو بر داشت کرتی رہیں اور آہمتہ آہتہ اندر سے ٹوٹ بھوٹ کر زندگی سے ناطہ توڑ گئیں۔ اپنے بچھے ایک سوال چھوڑ گئیں کہ ایک مال کے کتنے بھی بچوں وہ سنجال سکتی ہو، مگر



اب سننے ایک اور خاتون کی داستان جے میں بہت قریب ہے جانتی ہوں جوہر وقت جھے کہتی ہیں کے میر امیٹامیر ااتنا خیال رکھتا ہے کہ میں نگ آگئ ہوں ممیں اُس کو کہتی ہوں مجھے خو دسے بازار جانے دو مگر نہیں مانتا کہتا ہے آپ اکیلے نہیں جائیں کہیں گر گرانہ جائیں، کھانے پینے کا خیال رکھتا ہے رات کا کھانا ہم دونوں انکھے کھاتے ہیں مجھے عمرہ کرواکر لایا ہے۔ وہاں بھی ساراوفت میر اہاتھ تھا ہے رکھا کہیں میں بھول کراد ھر اُدھر نہ ہو جاؤں۔ غرض ہر لحاظ سے میر اخیال رکھتا ہے۔ جب سے اُس کے ابو فوت ہوئے ہیں مجھے ایک منٹ کے لئے بھی اکیلے بن کا احساس نہیں ہونے دیا۔ میں نے بوچھا جو آپ کے باتی ہے ہیں وہ آپ کے ساتھ کیے ہیں؟ کہتی ہیں اُن سب کی شادیاں ہو چکی ہیں اُن کو وقت نہیں ماتا وہ اپنے بیوی پچوں میں بے حد مصروف ہیں۔ کہتی ہیں میں اس اپنے بیٹے کو بھی بہت کہتی ہوں تم بیالیس سال کے ہو گئے ہو شادی کر لو مگر نہیں مانتا۔ اب میں پھر چیر ان ہوں کیوں وہ شادی نہیں کر رہا، کیوں وہ ابنی زندگی میں ماں کے ساتھ ایک اور عورت کو شامل نہیں کر رہا، اُس کو کیا ڈر ہے؟ بیہ سوال میرے اور ہر عورت کے لئے ہے۔

بہت سارے اس طرح کے لوگوں کو جانتی ہوں اور دُ کھ سے سوچتی ہوں کہ کیوں ہم، جو اولا دکو دنیامیں لانے کا سبب بنتی ہیں، ماں جیسا ہمدرد اور شفقت سے بھر پورلقب پاتی ہیں، اپنی بیٹی اور بیٹوں کو پروان چڑھاتی ہیں، ہم کیوں اپنی ہی جنس کی کمزوریوں اور مجبوریوں سے اپنی اَنا کو مطمئن کرتی ہیں؟ اور جانتی ہی نہیں کہ یہ ہم کیا کررہی ہیں۔

میں نے خود بھی پانچ بچوں اور اپنے شوہر کے ساتھ بے حد خوشگوار زندگی گزاری ہے۔الحمد لللہ۔ مگر پھر میری زندگی میں بھی ایک ایبادن آیا کہ میں نے خود ہی اپنے شوہرکی اس زندگی سے نجات کے لئے دُعاما نگی جو اللہ تعالیٰ نے قبول بھی فرمالی:

بیاری کے آخری دنوں میں جب ڈاکٹروں نے کافی حد تک مایوسی کا اظہار کر دیا تھا اور ہمیں ہر طرح کے حالات کے لئے تیار رہنے کا مشورہ بھی دے دیا تھا۔ اِن کوچو بیس گھنٹے خون کی ہو تلیں گلی رہتی تھیں۔ ایک دن مَیں اِن کے پاس بیٹی ہوئی تھی آ تکھیں کھولیں بہت ہی نقاہت کی حالت میں میر اہاتھ پکڑا اور ہولے میری ایک بات مانوگی؟ یہ جو میں تمہیں کہنے لگاہوں وہ صرف تم ہی کرسکتی ہو کوئی اور یہ کام نہیں کر سکتا۔ میرے وہم و گمان میں بھی نہیں تھا کہ وہ کیا کہنے والے تھے۔ کہاہاتھ اُٹھاؤاور اللہ تعالی سے دُعاما نگو کہ اللہ اب میرے پر کرم کر دے اور میری پر دہ پوشی فرما دے مَیں تھک گیا ہوں۔ رُک کر ہولے بہت اچھی زندگی گزری ہے، پھر آہتہ سے کہا اور اب تو بات کرنے کی بھی ہمت نہیں ہے، تم مجھے روک کر کیا کروگی، مجھے اپنے پیار اور زندگی سے آزاد کرواور میرے لئے دعامانگ لومیں اب اللہ کے یاس جانا جا ہوں۔

مَیں اپنی اُس وقت کی کیفیت کو الفاظ میں بیان نہیں کر سکتی ایک لمحہ کے لئے میری سانسیں رُک سکیں۔ یہ میری زندگی کا ساتھی اپنی زندگی کی آخری سانسوں میں مجھ سے کیسی دُعا کی بھیک مانگ رہا ہے۔ مَیں سُن ہو گئی۔ اُن کی بات سے اُسی کمزوری اور نقابت کی حالت میں جب کہ ابھی میرے ہاتھوں میں ان کے ہاتھ سے ، اتنی سی دیر میں مجھ پر غم کی صدیاں بیت سکیں۔ مَیں نے اُن کے وہ کمزور بے جان ہاتھ جو میرے ہاتھوں میں سے آہستہ سے اُن کے سینے پر رکھے ، اُنہوں نے نیم وا آئھوں سے مجھے دیکھا اور آئکھیں بند کرلیں۔

میں سجدوں میں گری رہی وہ دُعاما نگتی رہی جو میرے شوہر نے آخری وقت مجھے ما نگئے کے لئے کہاتھا۔ وہ بہت تکلیف میں تھے۔ ہم سے دیکھانہیں جاتا تھا، اللہ نے ہماری عاجزانہ دعائیں قبول فرمائیں اور وہ اللہ کا نیک بندہ اپنے اللہ کے حضور حاضر ہو گیا۔ مجھے آج تک کبھی افسوس نہیں ہوا کہ مَیں نے جو ہمیشہ اُن کی سلامتی اور لمبی عمر کی دُعاما نگتی تھی آج اُن کے لئے ایسی دعا کیوں ما نگی جو عام حالت میں کبھی انسان سوچ بھی نہیں سکتا۔

میری آنکھوں میں آنسو تھے، دل غم سے پھٹا جارہا تھالیکن نہیں جانتی کہ مجھے اللہ تعالیٰ نے کہاں سے اتناصبر دیا کہ اُس دن کے بعد میں نے اللہ تعالیٰ کا شکر ادا کیا کہ اُس ذات پاک نے مجھے حوصلہ دیابیو گی کا غم کوئی چھوٹا غم نہیں ہو تا مگر پرورد گار ساتھ دے توبر داشت کی طاقت مل جاتی ہے۔ مَیں اس غم کے ادراک کے بعد کسی بیوہ کو صرف زبان سے تبلی نہیں دیتی بلکہ دل کے در دسے اُسی کیفیت میں ڈوب کر دعادیتی ہوں جس سے میں گزر چکی ہوں۔

شوہر کی وفات کے بعد خود کو اور سب بچوں کو سنجالنا ایک مشکل کام تھا۔ بچوں کو میں نے کہا آپ سب اپنی اپنی زندگیوں میں نار مل ہو جائیں۔ میرے پاس صرف ایک چھوٹا بیٹا تھاجس کی ابھی شادی نہیں ہوئی تھی۔ مَیں نے اپنی عدت اپنے رب کے سہارے اپنے ہی گلے لگ کر اور سجدہ ریز ہو کر گزاری۔سارا وقت میں محسوس کر سکتی تھی کہ اللہ خود میرے قریب آگیاہے۔

مَیں نہیں چاہتی تھی کہ کوئی بھی مجھے ہمدردی سے پابچاری سمجھ کررحم کی نظروں سے دیکھے، مَیں اس غم کوہمت بہادری سے گزار ناچاہتی تھی۔ہاں جب شوہر کی وفات کے پانچ ہفتوں کے بعد میری والدہ اس دُنیا سے رُخصت ہوئیں تو میں ٹوٹ گئی۔ کیونکہ زندگی بھر کا ساتھ اور زندگی دینے والی دونوں ہستیوں سے ایک دم میں محروم ہو گئی تھی۔ لیکن صبر کا دامن پھر بھی نہیں چھوڑا، سجدوں میں مزید مزا آنے لگا، میری تنہائیوں نے مجھے اتنا پچھ سکھا دیا کہ میں الحمد لللہ مضبوط سے مضبوط تر ہوتی گئی۔ پھر ایک دن میرے ہاتھ میں صاحبز ادی امتہ القدوس صاحبہ کا لکھا ہوا کلام (جوروز نامہ الفضل 20 اگست 2001ء میں چھپا ہوا تھی میرے سامنے رہتا ہے۔ لکھتی ہیں:

اس کی درگہ پہ جابیٹھو
جتناچاہو تزیو، مجلو
اس بن داتاکون ملے گا
جو بھی مانگواس سے مانگو
اس کے بیار کی خواہش ہے تو
اس کے بیار کی خواہش ہے تو
اس کے لئے پر اتناجانو
اس کے لئے پر اتناجانو
آنسوخوب بہانے ہوں گے
دامن خوب بھگوناہو گا
ہنسو گے ساتھ ہنسے گی دنیا
ہنسو گے ساتھ ہنسے گی دنیا

النصرت

پھر میں نے اپنے نفس پر کنٹر ول کرناسکھا، اپنی خواہشات پر کنٹر ول کیا۔ اپنی اَنا کو کچل دیا۔ بے جاشکوے شکایات سے پر ہیز کیا۔ اپنے بچوں کو مکمل آزادی دی کہ وہ اُن کی زندگیوں میں کیسے رہناچاہتے ہیں، یہ وہ خو د فیصلے کریں۔۔اپنی دخل اندازی ختم کر دی۔ ان سب باتوں کا مجھے بے حد فائدہ ہوا۔ لو گوں کے اچھے اور سے مشوروں پر عمل کرناسکھا۔

> ڈ نہیں سمجھ سکتیں۔ان سب باتوں کو سمجھنے کے لئے اُن کو وقت در کار ہو تا ہے ، دو سرے گھر سے آئی ہوئی پڑی کو عزت دیں گے ڈو ان شاءاللّٰد آپ ضرور عزت پائیں گے۔

مَیں تین بہوؤں کی بیوہ ساس ہوں،الحمد للہ،میری بہوئیں میری بہت عزت اور پیار کرتی ہیں لیکن مَیں اس بہو کی احسان مند ہوں جس کے ساتھ رہتے ہوئے مجھے سولہ (16) سال ہو گئے ہیں۔اس میں بھی کوئی شک

> نہیں اُو پنج بھی بہت آئے ہیں لیکن میرے بیٹے اور بہونے ہمیشہ سمجھد اری سے کام لیا، میری بہو کے والدین ہمشیہ اپنی بیٹی کو نصیحت کرتے ہیں کہ اپنی ساس کی آگھ میں

میر ن جوجے دالدین، سیر اپن بی مجھی آنسو نیہ آنے دینا۔

دل سے دُعاکر تی ہوں کہ اللہ تعالیٰ سب بہنوں کے زندگی کے ساتھیوں کو صحت مند لمبی زندگی عطافر مائے اور اللہ تعالیٰ ہمیں توفیق عطافر مائے کہ ہم سب عور تیں ایک دوسری عورت کی عزت کرنے والی ہوں اور ہم سب کی قدر کر سکیں، دُ کھ شکھ میں ایک دوسرے کے کام آنے والی بنیں۔ ان باتوں سے ہمارے بیٹوں کو بھی سکون ملتاہے اور

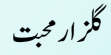
گھر ول میں اچھی اور صحت مند اولا دپر وان چڑھتی ہے۔

النصرت النصرت المسامنة المسامن

🥻 آخر میں پھر صاحبز ادی امتہ القد وس صاحبہ کاہی کلام لکھتی ہوں۔۔ کہتی ہیں:

نفس په قابور کهنا هو گا
دل کو بھی سمجھانا هو گا
اپنے روگ چھپانے ہوں گے
دوجوں کو بہلانا ہو گا
کتے دکھیارے لوگوں کے
زخموں کو سہلانا ہو گا
اچھی فصلیں چاہتے ہو تو
اچھے نج ہی بونا ہو گا
بنسو گے ساتھ بنسے گی دنیا
بیٹھ اکیلے رونا ہو گا

یہ بھی حقیقت ہے گھٹتی عمر کے ساتھ ساتھ انسانی جسم ہے حد کمزور ہو تا جاتا ہے۔ دُعا کی درخواست کرتی ہوں کہ اللہ تعالیٰ جھے بڑھا ہے کی بیاریوں اور کمزوریوں سے بچائے رکھے۔ اور اللہ تعالیٰ اُس وقت وفات دے جب اللہ کے علم میں زندگی میرے لئے بہتر ہے۔ اور اُس وقت وفات دے جب اللہ کے علم میں میر کی موت بہتر ہو۔ پھر وہ جھے اپنی رحموں اور ہر کتوں کی چادر میں لپیٹ لے۔ آمین۔ دل کی گہر ائیوں سے دُعا کرتی ہوں اُن سب کے لیے جو بھی میرے لئے دُعا کرتے ہیں، میرے دُھوں میں اور میر ک خوشیوں میں میر اساتھ دیتے ہیں، اور اپنی ساری اولاد کے لئے کہ اللہ تعالیٰ ہمیشہ ان سب کو دین کی راہوں پر چلائے اور ہمیشہ اِن کو اس حالت میں زندہ رکھے کہ اپنے سے زیادہ دُکھی دنیا کے کام آنے والے بنیں۔ خدمتِ دین کرنے والے ہوں۔ دُنیا میں خوشیاں اور مسکر اہٹیں بانٹے والے ہوں۔ آمین یارب العلمین



كلام حضرت سيده نواب مباركه بيكم صاحبه رضى الله عنها

امرادمحبت

جو کو دیڑااس میں کھلا بھیدیہ اس پر

پوشیدہ ہے فر دوس نی<sub>ے</sub> غارِ محبت

ہر بندِ غلامی سے وہ ہو جاتا ہے آزاد

كہتے ہیں جسے "بندؤ سر كار محبت"

صد کوہِ مصائب کی بھی پروانہیں کر تا

وہ سر کہ اٹھاجس نے لیابارِ محبت

مطعون خلائق ہو توڈر تا نہیں اس

"ديوانه"، په عاقل بره کار محبت

"ارباب محبت" یہ بیر کیوں طعنہ زنی ہے

اے بے خبر لذتِ آزارِ محبت

گھرتے ہیں اسی دائرہ میں یانچوں حواس \* آہ

جب قلب یہ پھر جاتی ہے پر کار محبت

ر ہتا نہیں پھر کو ئی دل وعقل میں جھگڑا

ہو جاتے ہیں دونوں ہی گر فتار محبت

( \* پانچ حواس باطنی اور پانچ ظاہری )

آثارِ محبت

دل جس کا ہوا حامل اسر ار محبت

چېره په برسنے لگے انوارِ محبت

لائے نہ اگر لب پیہ بھی گفتار محبت

آئکھوں سے عیاں ہوتے ہیں آثار محبت

یہ جوش دبانے سے ابھر تاہے زیادہ

مجبورہے مجبورہے سرشارِ محبت

يه درد تجهي رازنهان ره نهين سكتا

گو ضبط بھی کر تارہے بیار محبت

پوچھ دلِ عُشّاق سے کوئی کہ یہ کیاہے

کس لُطف کی دیتاہے کھٹک خارِ محبت

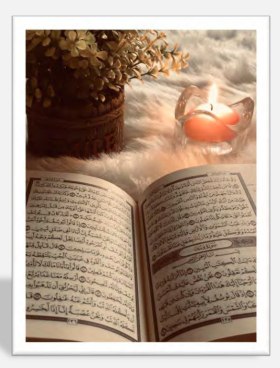
اس صاحب آزار کی راحت ہے اس میں

بن جائے ہر اک زخم نمک خوارِ محبت

ہر دم دلِ بیار کور ہتی ہے تمنّا

كجھ اور بڑھے شدّت آزارِ محبت

(درعدن)



# میاںہیوی

# میںسپی میں

ستاره انجم (اسلام آباد)

### حقیقی محبت کا فلسفه:

آ تحضرت مَثَلَ اللَّيْظِ نِ ايک حديث ميں حقیق محبت کا بہت خوبصورت فلسفہ بيان کياہے۔ آپ مَثَلَ اللَّيْظِ نے فرمايا کہ بہترين عمل نماز،روزہ، زکوۃ ياجہاد نہيں بلکہ بہترين عمل بيہے کہ اگرتم کسی سے محبت کروتواللہ کی خاطر محبت کرواور اگر کسی کوناپسند کروتوخد اکی خاطر کرو۔

(سنن الي داؤد كتاب السنه ، حديث 4599، صفحه 500)

یعنی ایک مومن کے لیے تمام تعلقات کی بنیاد اللہ تعالیٰ کی ذات ہے اور اس کی محبت میں ہو کر وہ کسی اور سے محبت کر سکتا ہے۔

اِی طرح ایک اور حدیث میں آنحضرت منگالیا گائی نے فرمایا کہ تم میں سے کوئی ایمان کی مضاس پاہی نہیں سکتا جب تک اللہ اور اس کے رسول کی محبت تمام دیگر محبوں پر غالب نہ ہو اور جب تک کہ تم کسی اور انسان سے محض خدا کی خاطر محبت نہ کرو۔

(صحيح بخارى، كتاب الإيمان، باب حلاوة الإيمان، حديث 16، صفحه 194)

پس جب ایک موسمن کسی انسان سے محبت کر تاہے تو اس کی محبت خدا کی خاطر ہوتی ہے اور پیر محبت خدا کی خاطر ہے تو یہ ہو نہیں سکتا کہ کسی انسان کی محبت اس مومن کی اللہ تعالی اور اس کے رسول مُنَا لِلْیَّا ہے محبت پر غالب آ جائے۔ دوسرے محبت فی اللہ کالاز می نتیجہ یہ ہے کہ انسان کسی دوسرے انسان سے اللہ تعالی اور اس کے رسول کی تعلیمات اور ہدایات کی روشنی میں محبت کرے گا اور ان تعلیمات کے دائرے سے باہر نہیں جائے گا اور اگر وہ باہر نکتا ہے تو اس کا مطلب یہ ہوگا کہ اللہ اور اس کار سول مُنَالِیْا ہِمَا ہے سب سے زیادہ محبوب نہیں۔

### میاں بیوی کے رشتہ کی بنیاد-مودّت ورحت:

محبت کے بنیادی فلسفہ کو سمجھ لینے کے بعد ہم دیکھتے ہیں کہ دنیا میں ہمارے تعلقات کا دائرہ بہت وسیع ہے۔ اس میں ماں باپ کی بچوں سے محبت ہے اور بچوں کی والدین سے محبت ہے۔ دوستوں، رشتہ داروں، خاندانوں، قبیلوں اور ہم وطنوں کی باہم محبت ہے۔ لیکن ایک محبت میاں بیوی کی آپس میں محبت ہے جوانسانی تعلقات میں ازبس اہمیت کی حامل ہے۔اس تعلق کی بنیاد ہی محبت اور رحمت ہے جواللہ تعالیٰ نے مر دوعورت کے در میان رکھ دی ہے اور اسی وجہ سے وہ ایک دوسرے سے سکینت حاصل کرتے ہیں۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے قر آن کریم میں بیان فرمایاہے:

' وَمِنُ الْيَةِ آَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِّنُ اَنْفُسِكُمُ اَزُوَاجًالِّتَسُكُنُوۤالِكَهَاوَجَعَلَ بَيْنَكُمْ مَّوَدَّةً وَرَحْمَةً ﴿ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَا لِيَ لِقَوْمِ وَمِنُ الْيَةِ آَنُ خَلَقَ لَكُمْ اللَّهِ اللَّهُ اللّلْهُ اللَّهُ ال

ترجمہ: اور اس کے نشانات میں سے (یہ بھی) ہے کہ اس نے تمہارے لئے تمہاری ہی جنس میں سے جوڑے بنائے تا کہ تم اُن کی طرف تسکین (حاصل کرنے) کے لئے جاؤاور اس نے تمہارے در میان محبت اور رحمت پیدا کر دی۔ یقیناً اس میں ایسی قوم کے لئے جو غوروفکر کرتے ہیں بہت سے نشانات ہیں۔

(ترجمه از حضرت خليفته المسيحالر الع رحمهُ الله)

#### اسوه حسنه:

آنحضرت مَثَّلَالِیُّا کُی ذات ہمارے لیے ہر شعبہ حیات میں اسوہ حسنہ ہے۔ میاں بیوی کے مابین محبت کیسی ہونی چاہیے اور اس کی کیا حدود ہونی چاہئیں اس کے لیے بھی آنحضرت مَثَّلَ اللَّیْلِم کے اسوہ حسنہ سے ہی ہمیں بہترین رہنمائی مل سکتی ہے۔

آپ سُگُانِیْ اللہ تعالیٰ کے حکم عاشِہُوهُنَّ بِالْمَعُرُوفِ کے تحت اپنی ازواحِ مطہر ات سے مثالی حسن سلوک کرتے تھے اور ان سے غیر معمولی محبت کرتے تھے اور ان سے غیر معمولی محبت کرتے تھے اور ان سے غیر معمولی محبت کرتے تھے کہ شاید ہی کوئی کسی سے کر تاہو۔ آپ ان تھے لیکن یہ محبت کرتے تھے کہ شاید ہی کوئی کسی سے کر تاہو۔ آپ ان کا اتناخیال رکھتے تھے کہ ان کے جذبات کو بھی تھیں نہ پنچے۔ اسی لیے آپ نے عور توں کو آبگینے قرار دیا اور فرمایا کہ ازْفُقُ بِالْقَوَارِید یعنی آبگینوں کے ساتھ نرمی سے پیش آئے۔

(مند أحمد، كتاب باتي مند المكثرين، حديث 1202، صفحه 88)

سمجھی آپ سٹانٹیٹر اپنی بیوی حضرت عائشہ سے دوڑ لگاتے توان کی دلداری کی خاطر ان سے ہار بھی جاتے۔

(سنن ابو داؤد، كتاب الجهاد، حديث 2578، صفحه 107)

اور مجھی ایک ہی برتن سے نہاتے ہوئے آپس میں مذاق بھی کرتے جاتے اور پانی لینے میں ایک دوسرے سے مقابلہ کرتے اور ایک دوسرے کو کہتے کہ میرے لیے بھی کچھ پانی چپوڑ دو۔

(سنن نسائي كتاب الطهارة، باب الرخصة في ذلك، حديث 242، صفحه 83)

مجھی بیوی کو تماشاد کھاتے۔

(سنن التريذي كتاب المناقب عن الرسولُ، تريذي شريف مترجم جلد دوم، صفحه 665)

تبھی اپنی بیوی کی گود میں سرر کھ کرلیٹ جاتے۔

(صحيح بخاري كتاب الحيض، حديث 298، صفحه 391)

کبھی نفل پڑھ رہے ہوتے تو بیوی سامنے لیٹی ہوتی اور سجدہ میں جاتے ہوئے بیوی کی ٹائگیں پیچھے کرتے۔ ص

(صحيح بخارى كتاب الصلوة، حديث 108، صفحه 528-529)

اسی طرح دن کے وقت بھی اپنے گھر کے کام کاج کرتے ، بیویوں کا ہاتھ بٹاتے اور جب نماز کا وقت ہو جا تا تو کام چھوڑ کر نماز کے لیے نکل جاتے۔ (بخاری کتاب الاذان ، حدیث 44، صفحہ 630)

کبھی سختی سے پیش نہ آتے بلکہ بعض دفعہ کوئی ہوی غصے سے بول دیتی تو آپ بر داشت کرتے تھے۔ بلکہ ایک دفعہ حضرت عائشہ اونچی آواز سے بات کررہی تھیں کہ ان کے والد حضرت ابو بکر آگئے۔ یہ حالت دیکھ کران سے رہانہ گیااور اپنی بیٹی کی سر زنش کے لیے آگے بڑھے کہ رسول اللہ کے سامنے بولتی ہے تو یہ دیکھتے ہی آنحضرت مُنَّلِ اللَّهِ عُنِی فوراً در میان میں آگئے اور بیوی کو بچایا۔ جب حضرت ابو بکر ٹھیے گئے تو آنحضرت مُنَّلِ اللَّهِ عُنِی نوراً در میان میں آگئے اور بیوی کو بچایا۔ جب حضرت ابو بکر ٹھیے گئے تو آنحضرت مُنَّلِ اللَّهِ نِی کر رہے تھے۔ حضرت بنایا کہ دیکھا آج کیسے میں نے شمصیں تمہارے باپ سے بچایا۔ پھر ایک دن حضرت ابو بکر ٹھرٹے تو آپ حضرت عائشہ سے ہندی خوشی با تیں کر رہے تھے۔ حضرت ابو بکر ٹھرٹے فرمایا کہ میں تمہاری لڑائی میں شامل ہو گیا تھا اب خوش میں بھی شامل کر لو۔

(سنن ابو داؤد كتاب الادب باب ماجاء في المزاح، حديث 40، صفحه 754)

یہ سب محبت کے انداز تھے۔

ا یک اندازیہ بھی تھا کہ بیوی ایک برتن سے جہال ہونٹ لگا کر بیتی آنحضرت مَنَّاتِیْتِم بھی اسی جگہ سے منہ لگا کرپیا کرتے تھے۔

(سنن ابوداؤد كتاب الطهارة ، حديث www.KitaboSunnat.com، 249)

حضرت خدیجہ کے بارہ میں فرمایا کہ مجھے اس کی محبت عطاکی گئی ہے۔

(صحيح مسلم، كتاب فضائل الصحابه، حديث 6278، جلد ششم)

### ازواج مطهرات كاسلوك:

اُد هر ازواج مطہر ات بھی آنحضرت مُنگافِیُوًا سے بے پناہ محبت کرتی تھیں۔ آپ کی پیند ناپیند کا بہت خیال رکھتی تھیں۔

آپ صَاللهُ مِنْ كُوخُو شبولگا تيں۔

( بغارى، كتاب الحجي ، باب الطيب للمحرم ، حديث 1539 ، صفحه 553 )

آپ صَلَّالَيْ اللَّهِ عِلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّ

(بخارى كتاب الحيض، حديث 295، صفحه 390)

کبھی سر کو د ھو بھی دیتیں۔

( بخارى كتاب الحيض، جلد اول، حديث 282، صفحه 409

آپ مَنَا لِلْيَالِمُ کے کھانے اور آرام کا خیال رکھتیں۔ آپ مَنَالِیَا کُم خوشی کو اپنی خوشی کو اپنی خوشی سمجھتیں۔ تاریخ میں متعدد جگھ مذکورہے کہ گھر میں کئی گئی دن چولہا نہیں جلا کر تاتھا، سمپرسی کی حالت رہتی تھی۔ لیکن کہیں ذکر نہیں کہ ازواج مطہر ات شکوہ کرتی تھیں۔ اس سے جہال سے معلوم ہو تاہے کہ آپ مَنَالِیْا کُم کُلُوا وَاجِ مطہر ات آپ مَنَالِیْا کُم کے ساتھ شکی میں گزارہ کیا اور ازواج مطہر ات نے کیسے آپ مَنَالِیْا کُم کے ساتھ شکی میں گزارہ کیا اور دنیا کی مال ودولت کی خواہش نہیں گی۔ یہی وجہہے کہ جب اللہ کے حکم سے نبی کریم مَنَالِیْا لَیْا نِواج کو فرمایا کہ:

' يَاكَيُّهَا النَّبِيُّ قُل لِآزُواجِكَ إِنْ كُنْ تُنَ تُرِدُنَ الْحَيْوِةَ اللَّانْيَا وَزِيْنَتَهَا فَتَعَالَيْنَ أُمَتِّعَ كُنَّ وَأُسَرِّحُكُنَّ سَرَاحًا جَمِيْلًا ـ وَإِنْ لَيْ اللَّهُ عَالَيْنَ أُمَتِّعَ كُنَّ وَأُسَرِّحُكُنَّ سَرَاحًا جَمِيْلًا ـ وَإِنْ اللَّهَ اَعَلَّى لِلْمُحْسِنٰتِ مِنْكُنَّ اَجْرًا عَظِيْمًا ' كُنْ تُنَ تُرِدُنَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَالدَّارَ الْاَخِيَةَ فَإِنَّ اللَّهَ اَعَلَّى لِلْمُحْسِنٰتِ مِنْكُنَّ اَجْرًا عَظِيْمًا '

ترجمہ: "اگرتم دنیا کی زندگی اور اس کی زینت چاہتی ہو تو آؤمیں تمہیں مالی فائدہ پہنچاؤں اور عمد گی کے ساتھ تمہیں رخصت کروں اور اگرتم اللہ کو چاہتی ہو تو آؤمیں تمہیں مالی فائدہ پہنچاؤں اور عمد گی کے ساتھ تمہیں رخصت کروں اور اگر تم اللہ کو تو یقیناً اللہ نے تم میں سے حُسنِ عمل کرنے والیوں کے لئے بہت بڑا اجر تیار کیا ہے۔" (الاحزاب:29-30) چاہتی ہو اور اس کے رسول کو اور آخرت کے گھر کو تو یقیناً اللہ نے تم میں سے حُسنِ عمل کرنے والیوں کے لئے بہت بڑا اجر تیار کیا ہے۔" (الاحزاب:29-30)

اس پر از واج مطہر ات نے اللہ اور اس کے رسول مَثَلَّ اللَّهِ اُم کو اختیار کیا اور دنیا اور اس کی زیب وزینت کو ٹھکر ادیا۔ یقیناً آنحضرت مَثَلَّ اللَّهِ اِن از واج کے لیے اور از واج کی آنحضرت مَثَلَّا اللَّهِ اِن محبت تھی جس سے ہم بہترین نمونہ حاصل کرسکتے ہیں۔

اللہ تعالیٰ نے قر آن کریم میں ہمیں ایک جامع دعاسکھائی ہے جو ہر میاں بیوی کو کرتے رہنا چاہیے تا کہ اس محبت کو قائم رکھنے کے لیے جہاں ہم عملی کوشش کریں وہاں اللہ تعالیٰ سے مد د بھی مانگتے رہیں کہ وہ ہمیں ایک دوسرے کے لیے آئھوں کی ٹھنڈ ک بنائے۔وہ دعایہ ہے:

### رَبَّنَا هَبُ لَنَامِنُ ازْوَاجِنَا وَذُرِّيّْتِنَا قُرَّةً اعْدُنِ وَّاجْعَلْنَا لِلْمُتَّقِيْنَ إِمَامًا

(الفرقان:75)

ترجمہ:"اے ہمارے ربّ! ہمیں اپنے جیون ساتھیوں اور اپنی اولا دسے آئکھوں کی ٹھنٹرک عطا کر اور ہمیں متقیوں کا امام بنادے۔" (ترجمہ از حضرت خلیفتہ المسیح الر البع رحمہ ُ اللّٰہ)

> ہ میں۔ آبین۔



### وجو دِ زن سے ہے تصویرِ کا ئنات میں رنگ

### ألم موسى

ريده بشارت (سڻيونج نارتھ)

مال!

کیاہی شیریں اور روح کو گداز کر دینے والالفظ ہے ہیں..

اس لفظ سے جس رشتے کا نام ادا ہوتا ہے وہ بلاشبہ دنیاوی رشتوں میں سب سے پیارا اور انمول ہے۔جب ایک بچہ مال کی طرف لیکتا ہے اور وہ بے اختیار اسے سینہ سے لگاتی اور چومتی ہے تو ہر ایک محسوس کرتا ہے کہ جیسے اردگرد کی تمام فضا بھی محبت سے بھر گئی ہو ۔خدا چونکہ سرایار حمت ہے، اس نے مال کے روپ میں دنیا میں ایک محبت اور را فت کا جاری سرچشمہ پیدا فرمایا ہے۔اور مال کی محبت انتہائی غیر مشروط ہوتی ہے، نہ اس کا تعلق مذہب سے ہے نہ اخلاق سے۔حضرت مسے موعود علیہ السلام فرماتے ہیں:

"طبعی محبت جو کہ مال کو بچے کے ساتھ ہوتی ہے۔ سے اس میں کوئی خود نمائی نہیں ہوتی اگر ایک بادشاہ مال کو بے ماتھ موتی اگر ایک بادشاہ مال کو بیہ حکم دیوے کہ تو اس بچے کو اگر مار بھی ڈالے تو تجھ سے کوئی باز پُرس نہ ہوگی تو وہ مبھی بیہ بات سننا گوارانہ کرے گی اور اس بادشاہ کو گالی دے گی۔ حالا نکہ اسے علم بھی ہو کہ اس کے جو ان ہونے تک میں نے مر جانا ہے مگر پھر بھی محبت ذاتی کی وجہ سے وہ بچہ کی پرورش کو ترک نہیں کرے گی"

(ملفوظات جلد6 صفحه 181–182)

آج ہم جس ماں کی خوبصورت یادوں سے اپناذہن و قلب سیر اب کریں گے وہ حضرت مسیح موعود علیہ السلام کے مندر جہ بالا قول کے مطابق اپنے بچہ کے واسطے بادشاہ وقت کے مد مقابل کھڑی ہوگئ، بلکہ بادشاہ وقت جو حقیقتاً خود اس بچے کے قتل کے دریے تھا مگر اِس ماں کو خد انعالی نے اپنی خاص مشکیت کے ماتحت وہ فراست عطاکی کہ وہ بچپ نہ صرف زندہ رہا بلکہ ستم ظریفی دیکھئے، اُسی بادشاہ کے گھر میں ناز و نغم سے پروان چڑھا۔

جی ہاں وہ بچہ تھے نبی اللہ حضرت موسیٰ کلیم اللہ علیہ السلام جن کی والدہ کا ذکر قرآن کریم نے ایک ایک پاکباز ، مخلص اور پُر بسیرت ماں کے طور پر زندہ رکھاہے جن کا خدائے قادرو تواناسے ایک زندہ تعلق تھا، یہاں تک کہ اس تعلق نے انہیں خدائی مکالمہ و مخاطبہ کے شرف سے بازیاب فرمایا۔

1300 سو قبل مسے میں حضرت موسیٰ علیہ السلام ، قوم بن اسرائیل میں پیدا ہوئے جو سر زمین جاسان میں آباد تھی۔ وہ علاقہ حکومت مصر کے تابع تھا۔بادشاہِ مصر جو افر عون القب کیا کرتے تھے اس علاقہ کے حاکم تصور ہوتے تھے۔اس وقت کے فرعون رعمیس دوم نے تھمنڈ حکومت میں تعدی اور ظلم کا بازار گرم کر رکھا تھا۔

کتاب ''خروج "کے مطابق ، حضرت موسیٰ علیہ السلام ایسے زمانہ اور حالات میں پیدا ہوئے جب ان کی قوم کو اقلیتی غلام بناکر رکھا جارہا تھا اور چونکہ ان کی تعداد میں اضافہ ہورہا تھا سو فرعون فکر مند تھا کہ وہ کہیں حکومتِ مصرکے دشمنوں سے اتحاد نہ کرلیں۔ چنانچہ اُس نے اُس قوم کی نسل کثی کی کوشش کی۔

قرآن کریم نے اس واقعہ کے متعلق 'یُذَیِّحُ اَبُنآ اَءُمُمْ اُک جو الفاظ استعال فرمائے ہیں اس سے بعض لوگ غلطی سے یہ سمجھتے ہیں کہ فرعون بچوں کا گلہ گھونٹ دیتا تھا۔ یا انہیں ذرج کر دیتا تھا۔ گریہ درست نہیں ورنہ اس سے یہ اعتراض پیدا ہو تا ہے کہ بھر آخر بنی اسرائیل یعنی عبرانی قوم میں حضرت ہارون سمیت بہت سے اور مرد کیوں کر زندہ رہے ۔ بات یہ ہے کہ اس نے اُس قوم کی نسل کشی کی سازش کی اُس میں دائیوں کے ذریعہ بھی بچے مروانے کی کوشش کی اور گجھ اپنے اہلکاروں کے ذریعہ بھی گرسوفیصد بچوں یالڑکوں تک بہر حال نہ بہنے پایا۔ خروج عہد نامہ عتیق کے بیان کے مطابق دائیاں بھی خداسے ڈریں اور اس کا ساتھ نہ دیا یوں بنی اسرائیل کی تعداد میں اضافہ جاری

حضرت موسیٰ جن کوخدائے قادرنے اپنا تاجِ نائبیت پہنانا تھا ان کے زندہ رہنے کا سبب خدا تعالی نے ان کی نہایت پاکباز اور صاحب فراست والدہ کو ہنایا۔

قرآن كريم من آتا ب: وَاوْحَيُنَا إِلَى أُمِّرِمُولِسَى آنُ اَرْضِعِيْهِ فَالْذَاخِفْتِ عَلَيْهِ فَالْقِيْهِ فِي الْيَمِّ وَلَا تَخَافِيُ وَلَا تَحْرَفِيْ أَانًا رَآدُّوهُ إِلَيْكِ وَ

جَاعِلُوْهُ مِنَ الْنُرُسَلِيْنَ ٢

(القصص آیت8)

ترجمہ: اور ہم نے موسیٰ کی ماں کی طرف وحی کی کہ اُسے دور میں بیا۔ پس جب تواس کے بارہ میں خوف محسوس کرے تواسے دریا میں ڈال دے اور کوئی خوف نہ کر اور کوئی غم نہ کھا۔ ہم یقیناً اسے تیری طرف دوبارہ لانے والے ہیں اور اسے مرسلین میں سے (ایک رسول) بنانے والے ہیں۔

حضرت مصلح موعود رضی اللہ تعالی فرماتے ہیں: "خداتعالی فرماتے ہیں:"خداتعالی فرماتے ہیں:"خداتعالی فرماتے ہیں:"خدات کی خرماتے ، موسی کی پیدائش پر ہم نے اس کی والدہ کی طرف وحی نازل کی کہ کچھ مدت تک تو اسے دودھ پلاتی رہ مگر جب مجھے اس کی جان

خطرے میں نظر آئے اور اس راز کے ظاہر ہو جانے کاڈر ہو تواسے دریا میں ڈال دے"

(تفیر کبیر تفیر مذکوره آیت - جلد 7، صفحه 478) یہاں ح**ضرت خلیفة المسیح الاوّل رضی اللّٰد تعالی عنه** کی ایک نہایت پر لطف توضیح بھی دیکھ لیجئے ۔

فَالْقِیْدِ فِی الْیَمِّ: الهامی عبارت کو سیحفے کے لئے ایک فہم سلیم دیاجا تاہے اس سے بیر مراد نہیں کے حصف چینک دے چنانچہ اسی واسطے اُم موسیٰ نے صندوق بنایا۔ سوراخیں بند کیں۔ ساتھ ہی اس کی بہن کوروانہ کیا۔ گویاظاہری اسباب کی پوری رعایت رکھی اور وحی الہی کی لخمیل بھی کی۔

(ضميمه اخبار بدر قاديان 11 الست بحواله حقائق الفرقان صفحه 309)

حضرت مصلح موعود رضی اللہ بھی تائیداً فرماتے ہیں ، "بیہ ضروری تھا کہ وہ چیز جس میں حضرت موسی علیہ السلام کور کھا جائے ایسی ہو جس کے اندر پانی داخل نہ ہوسکے اس لئے بائبل بتاتی ہے کہ حضرت موسی علیہ السلام کی والدہ نے چکنی مٹی اور رال لگا کر ٹوکرے کے سوراخوں کو بند کیا اور جب اُسے پوری طرح محفوظ کر لیا گیا تو وہ ٹوکر انہ رہابلکہ تابوت بن گیا" طرح محفوظ کر لیا گیا تو وہ ٹوکر انہ رہابلکہ تابوت بن گیا"

اس کے بعد کے واقعات پر روشنی ڈالتے ہوئے قر آنِ کریم نے واضح فرمایا ہے کہ کس طرح فرعون کے گھر کی ایک عورت کووہ تا بوت ملا اور وہ بچپہ کور حم کھا کر ساتھ لے گئی۔ موسیٰ علیہ السلام کی والدہ نے اس آزمائش کے وقت جو صدمہ اٹھایا اور جس ہمت سے کام لیا، اسے زبردست خراج تحسین پیش کرتے ہوئے حضرت مصلح موعود ً فرماتے ہیں، "اب یہ کام ہرمال نہیں کر سکتی ایک کروڑ میں سے نانوے

لا کھ ننانوے ہر ار نو سو ننانوے عور تیں الیی جر اُت نہیں کر سکتیں یا شاید کئی نسلوں میں بھی کوئی ایک عورت الیی نہ پیدا ہو۔" (قرونِ اولیٰ کی نامور خواتین اور صحابیات کے ایمان افروز واقعات، انوار العلوم جلد (21ء صفحہ 614)

اور خداتعالى كااس مومنه سے سلوك ديكھے كه فرمايا وَ أَصْبَحَ فُؤَادُ أُمِّر مُوْسَى فَي غَالَّ إِنْ كَادَتْ لَتُبْدِى بِهِ لَوْ لَآ أَنْ رَّبَطْنَا عَلَى قَلْبِهَالِتَكُوْنَ مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ

(القصص\_آيت ١١)

ترجمہ: اور موئی کی ماں کا دل (فکروں سے) فارغ ہو گیا۔ عین ممکن تھا کہ وہ اس (راز) کو ظاہر کر دیتی اگر ہم اس کے دل کو سنجالے ندر کھتے۔ (ہم نے ایساکیا) تا کہ وہ مومنوں میں سے ہو جاتی۔

یہاں بھی حضرت خلیفۃ المسے الاوّل رضی اللّه تعالی عنه نے ایک لازوال نقطه عطا فرمایا ہے" لا تَخَانِی وَ لا تَحزَنِی کی وحی ہو اور پھر ایک ملہمہ گھبر اہٹ کا اظہار کرے۔ یہ بالکل غلط بات ہے۔ اس کے صحیح معنی یہ ہیں کہ موسیٰ کی طرف سے فارغ ہو گئی یعنی مطمئن۔ کیونکہ خدا نے اس کاذمہ لیاتھا"۔

(ضميمه اخبار بدر قاديان 11 اگست بحواله حقائق الفرقان صفحه 310)

حضرت مسلح موعود "تفسیر کبیر صفحہ 478 جلد ہفتم ,

زیرِ تفسیر سورہ القصص میں فرماتے ہیں کہ بعض مفسرین نے تو یہ معنی

کے ہیں کہ موسی کی والدہ ان سے جداہو کے بے حداداس اور پریشان

ہوئی تھیں جب تک کہ وہ صحیح سلامت پانی سے نکالے نہ گئے مگر صحیح

معنی ہیں کہ وہ خدائی بشارت پاکر ہی مطمئن ہوگئی تھیں اس قدر کہ
قریب تھا کہ یہ راز افشا کر دیتی کہ یہ میر ابچہ ہے جس کی حفاظت کا خدا

نے وعدہ فرمایا ہے۔ اگر اُن کا دل موسی کی طرف سے پریشان ہو تا تو وہ

ایساخیال بھی ذہن میں نہ لاتی کہ کسی کو بتائیں کہ وہ اُسی قوم کے فرزند

ہیں جس قوم سے بادشاہ کی عداوت ہے۔ مگر خدا تعالی نے ان کے دل کو

سنجالے رکھا تا کہ اس کا منشاء پورا ہو جانے تک اس بات کی رعایت باقی رہے۔

معزز قارئین، کیسامضبوط ایمانِ بالغیب ہوگاان باہمت اور مخلص خاتون کا جنہوں نے خدا کے پیغام پہشیر خوار بچے نہ صرف پانی کے حوالے کیا بلکہ نہایت بشاشت اور سرشاری کے ساتھ بہ کام کیا کہ یہ میر نے پیارے خدا کی منشاء ہے۔ یہ یادر ہے کہ قر آن کریم نے ان کانام میر نے پیارے خدا کی منشاء ہے۔ یہ یادر ہے کہ قر آن کریم نے ان کانام دعوید اروں فرعون اور قارون اور بامان کے برعس خدائی کے جھوٹے دعوید اروں فرعون اور قارون اور بامان کے نام مذکور ہیں کیونکہ اس وقت زمانے میں بعینہ یہی ماجرا جاری تھا کہ یہ بیچاری ایک گمنام، ب حیثیت کمزور ماں اور مقابل پہ وہ دنیاوی خزانوں کے مالک اور طاقتوں والے حکم ان جو دیگر لوگوں کو اپناغلام شبھتے تھے۔ مگر تاریخ میں رقم کیا ہوا؟ کہ جب خدائے قادر و توانا نے چاہاتو ایک گمنام مخلص عورت کو وہ فراست اور استعداد دی کہ اس نے ان سب جابروں کے منصوب خاک میں ملا دیے اور تقذیر صرف وہی پوری ہوئی جو خدائے لکھی تھی خاک میں ملا دیے اور تقذیر صرف وہی پوری ہوئی جو خدائے لکھی تھی ۔ خدائے الجار نے انہی پاک گمنام ماں کے شیر سے پروان چڑھاکر اپنے نہی کو مضبوطی کی عمر تک پہنچایا۔ اور اسی ماں کاذکر زندہ رکھ کر موسی علیہ السلام کے ہاتھوں ان تمام د شمنوں کو شکست دی جو خود کو خدائی میں السلام کے ہاتھوں ان تمام د شمنوں کو شکست دی جو خود کو خدائی میں شریک سمجھتے تھے۔

لہذااس تذکرہ سے ہمیں یہ سبق حاصل ہو تاہے کہ اصل طاقت ایمان اور توکل میں ہے۔جاہ و حشمت و دولت، حکمر انی طاقت کے سرچشمے نہیں ہیں۔

ایک اور سبق به بھی حضرت موسیٰ علیه السلام کی والدہ کے تذکرے میں مضمر ہے کہ خدا تعالیٰ نے روحانی انعاموں میں مردو عورت کی تفریق ہر گزنہیں فرمائی۔ اور بہ جو فرمایا گیا کہ جومومنین کے لیے خوشخبری ہے۔

إِنَّ الَّذِيْنَ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلْمِكَةُ الَّا تَخَافُوا وَلا تَحْرَنُوا وَ اَبْشِمُوا بِالْجَنَّةِ الَّتِي كُنْتُمْ تُوْعَدُونَ عَ

(لم سجده:31)

ترجمہ: جو لوگ اللہ پر ایمان لاتے ہیں اور پھر استقامت اختیار کرتے ہیں فرشتے ان کو بشارت کے الہامات سناتے رہتے ہیں اور ان کو تسلی دیتے رہتے ہیں۔

یہ روحانی نعماء مر دوعورت سب کے لئے یکساں میسر ہیں۔
افسوس کے آج مسلمانوں کے نام نہاد سر کردہ رہنما بنی اسرائیل کے
لوگوں پر توالہام ووجی کے قائل ہیں مگر خیر الامم امتِ محمدیہ میں آپ
صلی الله علیہ وسلم کے زندہ فیضان سے روشن کوئی وجود وحی کی بات
کرے تواُسے کاذب ثابت کرنے میں ایڑی چوٹی کازور لگادیتے ہیں۔
حضرت موسی علیہ السلام کی والدہ پر ہونے والی وحی اور آپ
کے ملہمہ ہونے نے ایک اور انتہائی گہرا اور لازوال نقطہ بھی حل فرمایا

جسے حضرت مسیح موعود علیہ السلام نے یوں بیان فرمایا ہے "قر آن ظاہر کر رہا ہے کہ اس قسم کے الہامات یا خواہیں عام مومنوں کے لیے ایک روحانی نعمت ہے خواہ وہ مر د ہوں یا عورت ہوں اور ان الہامات کے پانے سے وہ لوگ امام وقت سے مستغنی نہیں ہوسکتے ۔۔۔۔افسوس کہ اس زمانے میں اکثر لوگ امامتِ حقہ کی ضرورت کو نہیں سبحتے۔۔۔ پج تو یہ کہ امتِ محمد یہ میں کئی کروڑ ایسے بندے ہوں گے جن کو الہام ہوتا ہو گا۔۔۔ امام الزمان کے وقت میں اگر کسی کو کوئی سپاخواب آتا ہو یا اہمام ہوتا ہے تو وہ در حقیقت امام الزمان کے نور کا ہی پر توہ ہوتا ہے جو مستحد د لوں پر بڑتا ہے "۔۔

(ضرورت امام روحانی خزائن جلد 13 صفحه 473 تا 476)



## طبِ نبوى مالعالية

#### حدیقه اساء (Sutton)

نوٹ: کسی نئی چیسنز کے استعال سے قبل احتیاط اور طب بی مشورہ لازم ہے۔ مسریض کو طب بی ماہرین کے مشورہ کے بغیسر کسی بھی چیسنزیادوا کے استعال سے پر ہسینز کرناحیا ہے۔ مدیرہ

زمانہ قدیم سے لے کر زمانہ جدید تک طب کے شعبے میں جہاں بے پناہ ترقی و کیھی گئے ہے
وہیں طبی پیچید گیوں میں بھی اضافہ ہوا ہے۔ باوجوداس تمام سائنسی تحقیق اور ترقی کے آج

کے دور میں کئی ایسے امر اض ہیں جن کاسائنسی علاج اب تک دریافت نہیں ہوسکا ہے۔
ایسے حالات اور ایسی صورت حال میں طب نبو گی ہمارے لیے صحت کے حوالے سے
مشعل راہ ہے۔ اہل اسلام نے ہر دور میں طب نبوگ سے استفادہ کیا اور یہی وجہ ہے کہ
طب نبوگ کو آج بھی ایک خاص اہمیت حاصل ہے۔



قر آن کریم کی سورة الشعراء آیت 81 میں اللہ تعالیٰ کی شان بیان کی گئ ہے کہ وہ جسے چاہے بیاری دے اور جسے چاہے شفاعطا کرے: وَإِذَا مَرِضْتُ فَهُو يَشْفِيْنِ ﷺ

"اور جب میں بیار ہو تا ہوں تو وہی ہے جو مجھے شفادیتا ہے"

اِس کے ساتھ ہی اللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں کی سہولت کے لئے قران کریم میں شہد، تھجور، انجیر اور زیتون سمیت کئی نباتات کا ذکر بھی کر دیاہے جن میں بے پناہ شفا رکھی گئی ہے اور انجیر کے بارے میں تو یہ کہاجا تاہے کہ یہ جنت کے پھلوں میں سے ایک ہے۔ حضرت خلیفۃ المسے الخامس ایدہ اللہ تعالیٰ بنصرہ العزیز طب نبوی کے بارے میں فرماتے ہیں:

' آنحضرت مَثَالِیُّیَمُ جب مریضوں کی عیادت فرماتے تو بعض او قات بعض نسخ بھی تجویز فرمایا کرتے تھے۔ان کاروایات میں ذکر ملتاہے، چندایک کا میں ذکر کر تاہوں۔ یہ اس بات کا مزید ثبوت ہے کہ آپ مَثَالِیُّیُمُ کو مریضوں کی کتنی فکر رہا کرتی تھی۔ان کے علاج معالجے،خوراک وغیرہ کا بھی خیال رکھتے تھے اور بعض بیاریوں کاعلاج بھی فرمایا کرتے تھے۔ ایک نسخہ کاروایت میں یوں ذکر ملتاہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ انجیر کھایا کرو۔ پھلوں میں سے بڑاا چھا پھل ہے۔اگر میں یہ کہوں کہ جنت سے ایک پھل نازل ہواہے تومیں یہ کہوں گا کہ انجیر جنت سے آنے والا ایسا پھل ہے جس میں گھلی نہیں ہے۔ پس اس کو کھاؤ کیو نکہ یہ بواسیر کے مرض کو دور کرتاہے اور نَقر س(Gout)کے مرض میں بھی نفع بخشاہے۔ جن کو گاؤٹ کے مرض کی تکلیف ہوتی ہے اس کے لیے بھی اچھاہے۔'

(كنزلا عمال - كتاب الطب - الباب الاوّل - الفصل الاول النين من الا كمال - حديث نمبر 28280) خطبات مسرور جلد سوم صفحه 245 تا 248 خطبیه جمعه 15 را پریل 2005ء

انجیر کے بے شار طبی فوائد ہیں۔ اس کے اندر پروٹین ، معدنی اجزاء شکر ، تمیلشیم ، فاسفورس خاصی تعداد میں پائے جاتے ہیں۔ دونوں اقسام کی انجیر یعنی خشک اور تر میں وٹامن اے اور سی کافی مقد ار میں ہوتے ہیں جبکہ وٹامن فی اور ڈی قلیل مقد ار میں پائے جاتے ہیں . ان اجزاء کے پیش نظر انجیرا یک مفید غذا ، میوہ اور دوا کی حیثیت رکھتا ہے۔ اس کو نہار منہ کھانا بہت فوائد کا حامل ہے۔ اس کے علاوہ بھی اِس کے بے شار فوائد ہیں۔

- سردی کے ایام میں بچوں کوخشک انجیر دی جائے توان کی نشوونما کے لئے بے حد مفید ہے۔
  - عام کمزوری اور بخار میں اس کا استعال ایجھے نتائج کا حامل ہوتا ہے۔ اگر بخار کی حالت میں مریض کا منہ بار بار خشک ہوجاتا ہوتو اس کا گودہ منہ میں رکھنے سے میہ تکلیف رفع ہوجاتی ہے۔
  - انجیر کو مغز بادام اور اخروٹ کے ساتھ ملاکر
     استعال کریں تو یہ خطر ناک زہر وں سے محفوظ
     رکھتا ہے۔
  - ر ساہے۔

    انجیر کو پانی میں بھگو کرر تھیں۔چند گھنٹے بعد
    پھول جانے پر دن میں دوبار کھانے سے دائمی

قبض دور ہو جاتی ہے۔ کھانے کے بعد چند دانے انجیر کھانے سے غذائیت حاصل ہونے کے علاوہ قبض کا بھی خاتمہ ہو جاتا ہے۔

- خشک انجیر کورات بھر پانی میں رکھ دیاجائے اور تازہ انجیر کی طرح پھول جانے پر اسے کھانے سے گلہ بیٹھ جانایا بند ہوجائے کے امر اض پیدائہیں
   ہوتے۔ اسی طرح رات کو چند انجیریں گرم پانی سے دھو کر بھگو دیں اور صبح نہار منہ کھالیں اور اس کا بچیا ہواپانی پی لیں۔ یہ نسخہ دمہ (Asthma) کے لئے بہت مفید ہے۔
  - کم وزن والوں اور دماغی کام کرنے والوں کے لئے انجیر بہترین تحفہ ہے۔
  - انجیر کے پتوں کو ابال کر اس کا یانی ذیا بیطس کے مریضوں کے لئے بھی بہت مفید ہے۔



### گهجوی کےلٹو

#### رفعت عنبرين (Morden Park)



- اشیاء:۔
   گھجوریں آدھاکلوبغیر عشلی کے
  - كاجو آدهاكي
  - بادام آدهاکپ
  - پسته آدهاکپ
    - اخروك آدهاكي
      - تل
      - ناريل
  - دلیی گھی ایک ٹیبل سپون

### تر کیب:<sub>ب</sub>

- سب سے پہلے تھجوروں کو گرائنڈ کرلیں اور علیحدہ برتن میں نکال لیں اوراس کے بعد فرائ پین میں تھوراساناریل ڈال کر بھون لیں اور اسے برتن میں نکال لیں اور اسکے بعد سفید تِل کو دومنٹ تک بھون لیں۔
- پھر ایک ٹیبل سپون دیی گھی فرائ بین میں ڈال لیں اور اس گھی میں کا جو، بادام، پہتہ، اخروٹ سے ساری چیزیں ڈال کر بھون لیں، اور صرف دومنٹ
   تک بھوننے کے بعد اس میں تھجور کا مکسچر ڈال دیں اور ان سب چیزوں کو پانچ منٹ تک بھون لیں اور اسکے بعد تھوراسا ٹھنڈ اکر لیں اور چر لڈ و بنالیں
   یابر فی بنالیں تو مزید ار تھجُور کے لڈو تیار ہیں۔



## بزمرارب

### (النصرت كاب گوشہ متارئين كے من پسنداشعسار اور ادبی اقتباسا<u>ت سے سحبایا حبائے گا۔</u> تمسام لجنہ كو دعوتِ عسام ہے كہ ہميں اپنے حسن انتخساب كے نمون **مسار**سال كريں)

کوئی مذہب ہے مسکتی ہوئی روحوں کاندرنگ ہرستم دیدہ کو اِنسان ہی پایا ہم نے (صدیقہ سلطانہ کلام طاہر)

لوگ سمجھیں گے تو سمجھیں پیہ خطاکا ہے ثبوت تم سمجھ لو کہ ہے سوبات کی اِک با<mark>ت</mark> سکوت (ہیدیاتی درعدن)

نرگس کی آنکھ نم ہے تولالے کاداغ اداس غنچ کا دل حزین ہے توسوس اداس ہے (مدیحہ فخر کلام طاہر) ہر خوشبواور ہر رنگ کے لا کھوں پھول کھلے ہیں آنگن میں پھر چند گلوں کی یادیں کیوں، کانٹو<mark>ں کی طرح تر ٹپائے ہیں</mark> (شمسہ انور کلام طاہر)

ضبط کی شان کچھ اس طرح نمایاں ہو جائے آپ سے آپ ہی دشمن بھی ہر اسال ہو جائے (حدیقہ اساء درعدن)

"محبت" تھی مجسم میری مریم چلی ہے پیار خالق سے بڑھانے ( قابتہ توصیف درعدن )

### https://lajna.org.uk/an-nusrat/

